

# 

№ 8(24) август 2019 (6+) Ежемесячная газета Боровичской епархии Новгородской

Новгородской митрополии Основана в сентябре 2017 г.

#### Печатается по благословению Преосвященнейшего Ефрема, епископа Боровичского и Пестовского

В земной жизни Господа Иисуса Христа было очень немного радостных, светлых минут. Бог воплотился, пришёл в этот мир прежде всего для того, чтобы погрузиться в нашу тьму, разделить с нами скорбь и будни человеческого существования. Именно потому Господь Иисус Христос столько времени проводил с людьми грешными, нуждавшимися в очищении, просвещении, спасении. Именно потому Господь избрал для Себя крестный путь, пострадал за людей, был отвергнут ими, принял оплевание и заушение, крестную смерть и сошёл во ад, чтобы всё то пространство, где до Его прихода царствовало зло, наполнить Своим Божеством и светом.

В Евангелии описано лишь несколько случаев, когда Божество Христа было видимым образом явлено людям. Например, это произошло во время крещения Иисуса, когда с неба прозвучал голос Божий: «Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Мф. 3:17). Другим таким моментом — и именно его мы вспоминаем ныне — было преображение, когда Господь, взяв трёх своих ближайших учеников, взошёл с ними на высокую гору, и там, когда Он молился, «просияло лице Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет». И голос Отца прозвучал вновь: «Сей есть Сын Мой Возлюбленный... Его слушайте».

Когда видение ещё продолжалось, один из учеников, Пётр, сказал: «Господи! хорошо нам здесь быть; если хочешь, сделаем здесь три кущи: Тебе одну, и Моисею одну, и одну Илии»,— ибо Моисей и Илия явились Иисусу и беседовали с Ним об исходе Его, т.е. о Его крестной смерти (Мф. 17:1–9). Слова апостола Петра были естественной реакцией человека на присутствие Божие, на Его внезапное явление, на неожиданное, светоносное посещение свыше. «Хорошо нам здесь быть», то есть, хорошо бы, чтобы всё это продлилось, чтобы этот момент славы, света никогда не кончался. Но после восшествия Иисуса на гору было сошествие с неё, были Его встречи с бесноватым отроком и многими другими людьми, нуждавшимися в исцелении. Сойдя с горы, Господь вновь погрузился в нашу человеческую тьму, чтобы разделить её с нами. А затем был Гефсиманский сад и Голгофа.

Каждый из нас проходит через разные состояния. Иногда мы бываем на Фаворе, а иногда оказываемся на Голгофе. Иногда присутствие Божие столь ощутимо, явно, что нам хотелось бы, чтобы эти минуты никогда не кончались, длились вечно. Но иногда Бог словно бы покидает нас, оставляет во тьме наедине с самими собой, с нашими проблемами и грехами. Но в такие минуты особенно важно помнить



19 августа - Преображение Господне

## «ХОРОШО НАМ ЗДЕСЬ БЫТЬ»

о Его присутствии и о том, что нашу человеческую тьму Он просвещает изнутри Божественным светом.

Божественный свет, который был явлен ученикам на Фаворе, — это не какой-то материальный свет, который сияет «как солнце», но это Свет Нетварный, это Сам Бог, само присутствие Божие, энергия Божия — то божественное

действие, посещение свыше, в котором является людям слава Божия. И этот свет осиял не только учеников на Фаворе, Он являл себя многим людям, многим святым, в том числе святителю Григорию Паламе и преподобному Симеону Новому Богослову. И среди наших современников есть люди, которые созерцают Божественный свет. Блаженной памяти старец архимандрит Софроний неоднократно удостаивался лицезреть Божественный свет, который был для него не только явлением славы Божией, преображавшей его изнутри.

Но для чего Господь посещает нас Своим Божественным светом? Не для того, чтобы, ярко блеснув, быстро исчезнуть и оставить нас во тьме. Господь посещает нас, чтобы, узрев Его свет, мы сделались пронизаны им и вся наша жизнь изменилась, чтобы с нами происходило то, о чём Сам Господь сказал: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф. 5:16). Божественный свет посещает нас, чтобы преобразить не только всё вокруг нас, но и нашу собственную жизнь, дабы мы изменились и свет Божий начал через нас распространяться на других людей.

Именно потому Церковь празднует Преображение Господне, что оно может стать и нашим

преображением, что и для нас могут открыться двери к созерцанию Божественного света, — созерцанию которого за прошедшие века удостаивались столь многие. Но чтобы этот свет не был поглощён нашей человеческой греховной тьмой, мы должны жить в соответствии с Евангелием, и через наши добрые дела, через весь наш облик люди узнавали Христа. Ведь о Христе и христианстве судят прежде всего по нам, верующим, членам Церкви. Вокруг нас живёт немало людей, которые, может быть, уже давно пришли бы в Церковь, если бы на жизненном пути не повстречали христианина, который не был достоин этого высокого звания и который, вместо того чтобы излучать свет и сияние Божества, источал смрад греховных страстей.

Будем помнить о том, что те минуты просветления, которые мы время от времени испытываем или здесь, в храме, причащаясь Святых Христовых Тайн, или во время молитвы, даются нам, чтобы мы менялись к лучшему, преображались. Будем стремиться к тому, чтобы в нравственном и духовном плане всегда быть на предельной доступной для нас высоте, никогда не опускаясь ниже той очень высокой планки, которую мы видим в Евангелии.

Игумен (ныне митрополит) Иларион Алфеев.

Пресвятая Дева освящала Своим пребыванием землю в течение шестидесяти двух лет. Теперь мы все привыкли к Её славе, Её могуществу, Её непостижимой для ума человеческого любви. Мы так привыкли просить и получать от Неё просимое, что забываем в чувстве сердца о Ней как о живом человеке, подобном нам. Забываем, что Её нынешняя слава и Божественное могущество — это плоды Её земной жизни. И плоды эти родились живой верой Пресвятой Девы, Её Божественной любовью, Богоподобным смирением и нескончаемым, непреходящим страданием — мученичеством всей

Она шла ко Кресту Своего единственного Сына, неся Свой крест задолго до Его Голгофских страданий. Она восходила на Свой крест постепенно, всю жизнь, и терния страданий жалили Её чувства, ум и сердце ежедневно, пока обещанное, предреченное праведным старцем Симеоном Богоприимцем оружие не прошло саму Её душу. И этот Её крест вознес Пресвятую Матерь-Деву во славе на Небо. А мы за внешними событиями жизни Богоматери часто упускаем внутреннее содержание Её жизни. Оно ведь всё состоит из молчаливого, великого, переходящего в мученичество страдания, которое не могло найти утешения в откровении, сочувствии, понимании и сострадании людей. И такого же великого, беспрекословного предания Себя в волю Божию.

Тайна земного назначения жизни Пречистой Девы, открытая Ей Богом архангеловым гласом: «Радуйся Благодатная, Господь с Тобою: благословена Ты в женах» — была столь сверхъестественна и столь велика, что смирение Пречистой Девы не могло доверить её ни одному человеку. Святая Дева избрала для Себя на всю жизнь молча страдать. Она молча и терпеливо несла убогую трудовую долю Своей жизни. Пред Её глазами Её Сын и Её Бог был Младенцем, Отроком, Юношей, и все материнские заботы, соответствующие Его возрасту, были Её уделом, были Её радостями. Но в минуты радостей материнства, когда каждая мать, взирая на чадо своё, парит мечтой о его светлом будущем в жизни, обещаюшем и Ей, Матери, утешение, отраду и опору, Пресвятая Дева-Мать и в эти минуты видела в Сыне Агнца Божия, пришедшего в мир, чтобы взять на Себя его грехи. Воспитанная в храме Божием. Она знала Писания и знала, для какой великой цели явился в жизнь Сын Божий и Сын Левы.

И с каким трепетом видела Она Его взросление, а с ним приближение того великого и страшного почеловечески часа. И Её Сын, во всем подобный людям, кроме греха – ничем и никогда не огорчил и не опечалил Свою Мать человеческой греховной немощью, но Он уходил от Неё, отдалялся с взрослением, начиная служить человечеству. И уже в двенадцать лет Отрок Христос со всей решительностью произносит первое открытое признание Себя Сыном Божиим, а с ним и первое прямое указание Своей Матери. что Он уже не принадлежит Ей. «Что



## 28 АВГУСТА — УСПЕНИЕ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

в том, что вы искали Меня? Разве не знаете, что Мне надлежит быть среди того, что принадлежит Отцу Моему?» (Лк. 2:49). Болью вонзились эти слова в сердце Матери, ясно открыв Ей будущее Сына. И опять Пресвятая Дева безмолвно склонилась пред волею Всевышнего.

И Она отдаёт Своего Сына, Она отходит в безвестность, чтобы вернуться к Нему с правами Матери только в Его страшный Голгофский час, когда все оставят Его. Отойдёт даже Бог Отец, давая место полноте подвига Христа. А Дева-Мать,

и в этот момент безмолвная, во всей глубине прискорбная, но мужественная, верная и бесстрашная, стояла у Креста, Своей любовью поддерживая Сына в великом Его подвиге. Но опять молча стояла и смотрела Она, оцепенев в сострадании Сыну. А что делалось в сердце Её, зреллишь Бог и Сын Её. Как хотела Она тут же в этот же момент умереть вместе с Сыном, чтобы прекратились эти невероятные страдания. «Зде же умру и спогребуся Ему»,—звучит плач души Богоматери.

Ещё пятнадцать лет жизни в неведомых для мира трудах по созиданию Церкви — Невесты Христовой на земле, в молитвах к Сыну за род человеческий, в любовном, терпеливом предстоянии за тех, кто ещё не знал Бога. Нет, Она не вышла на проповедь вместе с апостолами, хотя о Сыне Своём именно Она могла бы рассказать больше кого-либо другого, ведь Её чуткое сердце зрело в Нём Бога от самого Его рождения. Она же опять в молчании несёт подвиг материнства и подвиг веры, и только апостолы притекают к Ней, поклоняясь и питаясь от сокровенных глубин Её духа.

Непричастная ни единому греху, кроме унаследованного от прародителей общечеловеческого первородного греха, Пресвятая Дева Богородица подошла к концу Своей земной жизни. Священное Предание сохранило память этого великого торжества — победы человека над смертью. Осиянный небесной славой, в сопровождении Небесных Сил Христос принял на Свои Божественные руки душу Матери Своей,

родившей Его по плоти, чтобы собственными руками отнести к Отцу Своему. Так Пресвятая Дева Богородица святостью став Честнейшей Херувим и Славнейшей Серафим, соединила небо с землею.

Смерть не могла удержать Её пречистого тела, просиявшего в жизни огнём страдания и обожившегося в нём. И через три дня после погребения апостолы, отвалив камень от погребальной пещеры, нашли лишь Её погребальные пелены. Владычица Богородица совоскресла Своему Сыну и Богу. А воскреснув, Богоматерь стала Матерью христианского мира, незаходимой Надеждой ненадежных, погибших Взыскательницей, грешных Спасительницей. Из веры, страданий и любви соткались Божественная сила и могущество Пресвятой Владычицы нашей Богородицы. И ими же Она получила власть и право понимать, сострадать и любить всех немощных, обременённых тяготами жизни и узами греха. Сама будучи искушена ими, может и искушаемым помогать теперь.

Вдохновленные и умудренные ныне примером великой в Боге жизни Богоматери, будем просить Её помощи во всём и на каждый час. И будем Заступницу Усердную просить не о том, чтобы отняла от нас очистительные животворящие страдания, но чтобы Она помогла нам нести их ради спасения души, не унывать в них и зреть великие духовные блага, сокрытые таинственно в недрах их.

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин).

#### С днём Ангела!

Сердечно поздравляем с днём Ангела настоятеля храма Святой Троицы г. Боровичи и церкви Тихвинской иконы Божией Матери с. Ёгла протоиерея Алексия Иванова (22.08). В день памяти Вашего Небесного покровителя — Алексия, мч. Константинопольского — молитвенно желаем Вам духовных сил, телесного здравия, благоденствия и помощи Божией во всех Ваших трудах на благо Церкви Христовой на многая лета.

Двое слепых следуют за Христом и кричат: «Помилуй нас, Иисусе, Сыне Давидов». Обетование, данное Давиду, что от его потомков явится Мессия, было хорошо известно Израильскому народу. В это время было великое ожидание Его пришествия. Эти слепые люди знают, исповедуют и возвещают на улицах Капернаума, что Мессия пришёл, что Он здесь. Удивительное дело — те, кто Промыслом Божиим лишены телесного зрения, могут иметь разумные очи столь просвещёнными, что различать великие деяния Божии, сокрытые от премудрых и разумных. Перед нами подлинная вера.

Они просят только о милости. И мы будем учиться такой молитве. Как бы ни были велики наши нужды и скорби, нам не нужно ничего, кроме того, чтобы милостив был к нам Господь. Одного мы просим у Господа: чтобы быть нам причастными Его милосердию. Пусть даже Он не исцелит нас и не избавит от той беды, в которой мы сегодня оказались — если милость Его будет с нами, нам будет довольно этого, мы будем утешены.

Слепые следуют за Христом, взывая к Нему о помощи. Но Он как будто не замечает их. Много народу шло

рядом с ними и все кричали, а потом, может быть, когда Христос проходил, они просто забывали обо всём. Он хочет увидеть, что их молитва подлинна и что их осознание беды реально. Он не отвечает порою сразу на нашу молитву, чтобы углубилась наша молитва и чтобы стало более дорогим для нас избавление, которое мы не можем получить по первому нашему слову. Господь хочет научить нас быть настойчивыми в молитвах, всегда молиться и не унывать.

Когда Христос вошёл в дом, слепые последовали за Ним и там подошли к Нему. Оттого, что Он не ответил им на улице, они вынуждены были войти за Ним в дом. Святые отцы видят в этом особый смысл. Рано или поздно каждый из нас должен встретить Христа наедине. Хорошо молиться в храме со всеми, при большом стечении народа, когда великий праздник и общее торжество невольно захватывает нас. Но в конце концов каждый должен встретиться лично со Христом, и это имеет решающее значение. Будет ли это в храме или в домашней нашей молитве, или когда нас посетит беда. Сам Господь ищет, чтобы это с нами произошло. Двери Христовы всегда открыты для тех, кто неотступно следует за Ним.





## ОБ ИСЦЕЛЕНИИ ДВУХ СЛЕПЫХ И НЕМОГО

Но эта встреча со Христом должна быть сокровенной. Потому-то, когда слепые прозрели, Христос строго сказал им: «Смотрите, чтобы никто не узнал».

Сегодняшнее Евангелие напоминает нам, что молитва наша должна быть соединена с несомненной верой. Христос спрашивает слепых: «Веруете ли, что Я могу это сделать?» и отвечает им: «По вере вашей да будет вам». Он мог бы, говорит святой Иоанн Златоуст, сразу всех слепых, немых и глухих на земле исцелить одним словом. Но что бы это значило? Человек был бы поставлен на один уровень с неразумными существами, без свободной воли и свободного выбора, лишённый высокого своего предназначения. Но человек потому и называется человеком, что всегда стоит перед выбором добра и зла. Если он избирает добро, он вступает в дружбу с Богом и становится чадом света, наследником Его небесного Царства. Если он избирает зло, он становится ниже неразумных существ, погружаясь во тьму кромешную.

Не то ли же самое случилось с немым, об исцелении которого далее говорится в сегодняшнем Евангелии? Он — бессловесное существо. Мы часто повторяем, что сегодня всё

делается, чтобы превратить людей в бессловесных существ пропагандой скотской похоти. И самое главное, что сегодня происходит в мире — обессмысливание слова. Смешиваются святые и грязные слова, ложь звучит по телевидению как сквернословие, и они не стыдятся уже публично произносить любую срамоту. Ещё немного, кажется, и они будут мычать и рычать.

Вначале Христос изгнал диавола из немого, и только потом тот стал говорить. Представьте, что Господь освободил бы его от немоты и оставил всё как есть. Что бы произошло? Свободным, развязанным от стесняющих его уз языком немой стал бы хулить Бога и человека, и восхвалять грех. Господь показывает нам сегодня, как страшна такая свобода. И где можем мы обрести избавление от нынешней всеобщей слепоты и немоты. Он поражает корень зла и устраняет причину. Только силою Божией может быть сокрушена сила сатаны, сковавшая наш народ. Только подлинной верой можем обрести мы дар прозрения. Только в истинной молитве отверзаются уста, приносящие хвалу Господу.

> Протоиерей Александр Шаргунов.

18 августа - Неделя 9-я по Пятидесятнице



## О ХОЖДЕНИИ ПО ВОДАМ

Так же, как Петру и другим апостолам, нам трудно поверить, что Бог, Бог гармонии может находиться в самой сердцевине бури, которая, как будто, готова разрушить и нашу безопасность, и лишить нас самой жизни. В сегодняшнем Евангелии говорится, как ученики покинули

берег, где Христос остался наедине, в уединенности совершенного молитвенного общения с Богом. Они пустились в плавание, рассчитывая на безопасность; и на полпути через море их настигла буря, и они поняли, что им угрожает гибель, страх и ужас охватили их. И внезапно среди бури они увидели Господа Иисуса Христа; Он шёл по бушующим волнам, среди разъяренного ветра и, вместе с этим, в какой-то пугающей тишине. И ученики в тревоге закричали, потому что не могли поверить, что это Он; они подумали, что это призрак. А Иисус Христос, из сердцевины этой клокочущей бури, сказал им: Не бойтесь! Это Я...

Нам трудно поверить, что Бог может находиться в сердце трагедии; и, однако, это так. Он находится в сердцевине трагедии в самом страшном смысле; предельная трагедия человечества и каждого из нас — наша отделённость от Бога, тот факт, что Бог для нас далёк. Как бы близко Он к нам ни был, мы не ощущаем Его с той непосредственной ясностью, которая дала бы нам чувство уверенной безопасности и породила ликование. Всё Царство Божие внутри нас, — и мы не

чувствуем этого. И это — предельная трагедия каждого из нас и всего мира, из поколения в поколение. И вот в эту трагедию Христос, Сын Божий, вошёл, став Сыном человеческим, вступив в сердцевину этой разделённости, того ужаса, который порождает душевную муку, разрыв, смерть.

Пётр захотел идти из лодки ко Христу, чтобы достичь безопасности. Не это ли и мы делаем всё время? Когда разразится буря, мы спешим к Богу изо всех сил, потому что думаем, что в Нём спасение от опасности. Но недостаточно того, что спасение в Боге, наш путь к Богу лежит через самозабвение, через героическое доверие Ему, и веру. Если мы станем оглядываться на волны, и на вихри, и на нависающую угрозу смерти, мы, как Пётр, начнём тонуть.

И в тот момент, когда мы чувствуем, что нет надежды, что мы погибаем, если в это последнее мгновение у нас достаточно веры, чтобы закричать, как Пётр закричал: Господи! Я тону! Я погибаю, помоги мне! — Он протянет нам руку и поможет нам. И поразительно и странно Евангелие говорит нам, что в мгновение, когда Христос взял Петра за руку, все оказались у берега.

Задумаемся над этими различными моментами сегодняшнего Евангелия и посмотрим, какое отношение они имеют к нам, в буре нашей жизни, во внутренней буре, которая иногда бушует в нашем сердце и уме, во внешних бурных и устрашающих обстоятельствах жизни. Будем помнить, со всей уверенностью, которая дана нам в Божием собственном свидетельстве через Его учеников, что мы в безопасности и среди бури, и спасены Его любовью.

**Митрополит Антоний Сурожский.** 

«Что ты хочешь?» — две тысячи лет назад обратился Господь наш Иисус Христос к слепому сидящему у дороги, ведущей в город Иерихон. Этот слепой нищий услышал, что идёт Сын Давидов, Спаситель мира, что идёт особый Человек, и стал кричать: «Иисус, Сын Давидов! Помилуй меня!» Его хотели оттолкнуть, отодвинуть, но он продолжал кричать, и когда Господь подошёл к нему и спросил: «Чего ты хочешь от Меня?», он сказал великие слова, которые его, слепого, скорбящего, привели к Богу: «Да прозрею». Он ничего не хотел другого, и голос совести ему подсказал: надо прозреть, чтобы иметь веру. Его слова, обращённые к Спасителю, не были пустыми, не были данью моды того времени.

И Бог даровал исцеление, как Он даровал исцеление десяти прокажённым мужам. «Чего вы хотите?» — «Да очистимся». Они получили исцеление, проказа их оставила, но только один, как говорит Евангелие, пришёл благодарить Бога. Таких предательств Бога было очень много две тысячи лет назад при Его земной жизни. Таких предательств Бога много совершилось и в многовековой истории человечества, как в общем мировом масштабе, так и в нашей российской жизни. На слова слепого, обращённые к Спасителю, Он сказал: «Прозрей, вера твоя спасла тебя».

Вот если бы сегодня обратиться к вам, к россиянам, идущим в церковь и спросить: чего ты хочешь? Вот ты пришёл в церковь: что ты хочешь в данный момент твоего пребывания в храме Божьем? Ты хочешь понаблюдать, присмотреться, поставить свечу

или переродиться благодатью Божьей? Потому обо всём, что ты совершал нехорошего, плохого, грешного, надо подумать, идя на встречу к Богу. Ведь Господь стучится в сердце каждого из нас скорбями, болячками, горестями. «Что ты хочешь?» И на этот зов Божий как отзываются люди? — «Я хочу от Бога счастья, богатства, благополучия, здоровья, житейской мощи, всего, но только не веры в Бога».

Я вам говорю слова той жестокой правды, с которой я встречаюсь 50 с лишним лет. Я на исповеди спрашиваю: что ты хочешь, мужик? Вижу бегающие глаза, слышу какое-то лопотание. Я говорю: что ты хочешь, скажи, что ты хочешь? Я тебе отвечу, что тебе надо. А он не понимает, что он хочет. Просто его толкнули, сказали: «Иди, у тебя такие-то болячки, иди». Страшнее всего, когда сразу толкают на Причастие. Это чёрные доски, это гнилой пень. Куда ж вы его толкаете? Ему не понять святость, духовную мощь, ту духовную силу, которую Бог даёт тому, кто с верою к Нему обращается. Это люди, забывшие Бога; попав под пресс жестокой жизни нашего времени, они «рванули в храм», именно «рванули», а не пришли. Просто им кто-то подсказал: «Иди, может быть, Бог тебе и поможет», забывая о том, что без веры здесь человеку делать нечего. Пустое пребывание. В сердце не появится сила благодати Божьей. Благодать Божья не осветит закоулки души. Вот если бы он захотел услышать в скорби голос Божий, Его призыв, если бы он осознал, вращаясь в этом мире зла, страданий, телоубийства, душеубийства, что такое вера...



## ЧТО ТЫ ХОЧЕШЬ ОТ БОГА?

Когда людей, живущих так: «ах, у меня всё есть, я сильнее всех на свете», по телу, по злому сатанинскому умыслу «я всё могу», посещают скорби, они в горестях своих идут в церковь. Но, увы, придя в церковь, не получив желаемого, они начинают орать: «А что мне дала ваша Церковь, что мне дала молитва? Да ничего!» Как мне говорят: «Я и свечи ставлю, я хожу в церковь, а мне Бог не помогает». «Как вы ходите? — я их спрашиваю. — Ах, ногами? А сердце?» Сердце далеко.

Надо идти к Богу и жаждать веры. Тогда и получишь то прозрение, которое получил слепой капернаумский житель. Бог насильно никого к Себе не зовёт. Вы поймёте, обязаны осознать, что без Бога мы жить не можем, без Бога не может жить Россия, потому что она уже жила в XX веке без Бога и мы уже за это получили сполна. И не надо стонать: 
«виновато правительство», «виноват губернатор», «все виноваты, кроме меня». Ну а ты что сделал, россиянин? Что ты сделал для России? Да ничего.

Работать не хотят праведно, достойно. Хотят грабить, пить, гулять. Полное раздолье. Так и получаете. А почаше заглядывать надо в Евангелие — это учебник нашей жизни: как жить с Богом, как жить в Боге, как найти благополучие земного бытия. Посмотрели бы на нашу жизнь, какой тернистой дорогой мы пришли к Богу, что нас, людей советских, заставило обратиться к Богу? Что ж вы думали, мы с неба свалились и пошли в храм? Это была страшная битва — или ты с Богом, или против Бога. Или я верю и иду к Нему в храм Божий, или я изредка «захожу» к Богу какими-то своими путями. Это выбор и право каждого. Или горит в твоём сердце дух веры, мужества русского человека, есть стремление бороться со злом, с грехом, или ты будешь оскорблять Бога разными западными веяниями — той мерзостью, о которой пишут в газетах, показывают на телевидении, чем живут ваши дети, внуки сегодня.

Вы потом переживаете: «Почему Бог не дал им счастья? А я молилась,

я просила». А вопрос: как вы молились, как вы искали Бога? А так: сказали слова, и больше ничего. Мы должны твёрдо знать: как молишься, так Бог и подаёт. Будем молиться — ничего не случится, не бойтесь.

А те, кто отойдёт, получат по полной программе. Бог здесь ни при чём, потому что они сами открыли свои сердца, свой ум для принятия злого веяния, в которое они верят. В них непослушание церковному закону; нежелание прийти помолиться в храм Божий. Как известно, кто ищет, тот всегда найдёт. Пословица есть: «Свинья — грязь, а пчёлка — нектар найдёт». Поэтому не надо ругать Бога, не надо плевать в православие, не нало ругать нашу Отчизну, её уже отругали. Ещё Господь, несмотря на наши грехи, жалеет нас: есть и вода, и еда. всё есть у нас.

Поэтому, идя в храм Божий, каждый из нас должен перед собой поставить вопрос: что ты хочешь? Помолиться? Так молись всей душой. Хочешь испросить у Бога помощи в своих скорбях? Проси. Не сиюминутно, не сей час Бог тебе даст. Но Он даст то, что ты желаешь. Только надо уметь молиться, только верить надо, чего сегодня, к сожалению, недостаёт в нашей жизни

Мы кричим: «Мы верим!» А дела?.. Вы сами знаете. И если каждый россиянин об этом подумает, будет хранить веру, молиться Богу, терпеливо переносить свои страдания, Бог нам поможет. Мы сумели защитить Мать-Россию от немцев, от разрушающих действий коммунистов, так верьте, что и теперь нам поможет.

Протоиерей Василий Ермаков.

Записки паломницы на Святую Землю

# «ПО УСПЕНИИ МИРА НЕ ОСТАВИЛА ЕСИ» называемая Малая Гефсимания католическая скульптура и издержки Иосифа Обручника. В самой пещер- на Иерусалимской иконе пораг



Эти записи велись в паломнических поездках на Святую Землю в течение трёх лет.

Иерусалим... Пятое Евангелие. Словно каменная книга рассказывает он о библейских событиях. Здесь, на Святой Земле, то порой остро чувствуешь своё несовершенство, сожаление о потерянном для души времени, то вдруг волной накрывает благодать... Утешение... И в сердце рождается благодарность Тому, Кто так любит нас.

Путь, совершаемый по Земле Христа, становится для души такой сильной опорой, которой хватает потом на долгую жизнь. Дарами Святой Земли напитываются сердце и ум. Евангелие оживает. Становишься больше связана с этими событиями: «Я там была! Да, через две тысячи лет, но была».

Решила, если Господь трижды привёл меня в Палестину, то нельзя не поделиться впечатлениями с теми, кто из-за финансовых затруднениях или по здоровью, или по возрасту не смог посетить святыни Востока. Остались записи и много редких фотографий. В паломнической поездке нас сопровождали руководители — две сестры Тамара и Лариса, которые занимались этим много лет, и священники иеромонах Макарий и о. Илия.

Остановлюсь на празднике Успения Божией Матери.

Он празднуется на Святой Земле с особой торжественностью. На него стекается огромное количество народа из Иерусалима и окрестностей, не исключая мусульман. Напротив храма Гроба Господня находится

так называемая Малая Гефсимания или Гефсиманское подворье. Именно там хранится Плащаница с изображением почившей Приснодевы. Отсюда священнослужители в сопровождении народа крестным ходом торжественно шествуют в Гефсиманию, где находится греческая церковь Успения Божией Матери с пустой гробницей Богородицы. Тонкий аромат, исходящий от цветов и зелёных трав, которыми украшают Плащаницу, наполняет храм, дополняя необыкновенную благодать, разливающуюся от присутствия Божия. По окнчании праздника цветы и травы раздаются паломникам.

На Святой Земле есть четыре места, связанные с праздником Успения Пресвятой Богородицы. Это Базилика Успения «Дормисьон», где Пресвятая Богородица жила в доме Иоанна Богослова после распятия Иисуса Христа, и где произошло Её Успение; Малая Гефсимания, где хранится Плащаница Пресвятой Богородицы; Малая Галилея на Елеонской горе, где Богородица получила пальмовую ветвь и известие от архангела Гавриила о Своём Успении; и греческая православная церковь Успения Пресвятой Богородицы в Гефсимании.

После подъёма на Сионскую гору идём по узкому мощённому камнем проходу в аббатство Дормисьон над домом апостола Иоанна Богослова, где последние годы жила Пресвятая Богородица, и где произошло Её Успение. Сейчас здесь стоит католический храм Успения. Тихо входим всей группой. Дух захватило! В центре на продолговатом каменном ложе лежит тёмная из вишневого дерева скульптура Божией Матери в полный рост. Её лик и кисти, сложенные на груди, выполнены из слоновой кости. На куполе ротонды мозаичный образ Христа, как бы принимающего душу Своей Пречистой Матери. На этом камне, сказала Тамара, по преданию почила Божия Матерь. Мы стояли безмолвно, не в силах отвести от Неё глаз. Она словно живая, словно слышит наши сердца и понимает, и обязательно поможет.

Нам не важно, заметил иеромонах Макарий, что в ротонде

католическая скульптура и издержки католического богословия, важно, что здесь произошло Успение Пресвятой Богородицы. И через минуту в крипте уже звучал православный тропарь Успению...

На Елеонской горе есть особая церковь в память явления Богородице архангела Гавриила перед Её Успением. Сюда редко водят паломников. Предание гласит, что по Своему обыкновению Матерь Божия часто удалялась на Елеонскую гору и там во время молитвы однажды увидела перед собой архангела Гавриила, державшего в руках ветвь райской пальмы, которую он подал Ей и сказал, что через три дня Она преставится в горнее Своё Царство. Возвратившись домой, Богородица рассказала Иоанну Богослову всё, что видела и слышала, и стала готовиться к Своей кончине. Она попросила, чтобы похоронили Её в Гефсимании, где лежали Её родители и Обручник Иосиф, и вручила апостолу Иоанну Богослову райскую ветвь, с тем чтобы по велению ангела он нёс эту ветвь перед одром Её во время похоронного шествия.

Вокруг Божией Матери собрались сродники, ближние и все апостолы, кроме апостолы были перенесены на облаках с разных концов мира к дому Богоматери. В алтаре храма в память явления Богородице архангела Гавриила перед Её Успением находится эта редкая икона с этим сюжетом. Такая икона, привезённая из Иерусалима, есть и в нашем Свято-Духовом монастыре. Перед ней молятся о том, чтобы и нас, грешных, возвестили о кончине.

На другой день рано утром мы пришли на Литургию в храм Успения. Литургия в гробнице Божией Матери совершается греческая. Престолом здесь служит сама погребальная плита на гробе Богоматери. Церковь эта представляет собой подземный храм, в который ведут 50 ступеней. Где-то на середине пути нас остановил о. Макарий и показал два боковых придела: в правом, греческом, покоятся мощи родителей Богородицы Иоакима и Анны, в левом, армянском, — мощи праведного

Иосифа Обручника. В самой пещерной церкви темно, она освещается только многочисленными низко свисающими с каменного потолка горящими лампадами и свечами на подсвечниках. Гробница Божией Матери представляет собой кувуклию (часовню) и расположена по правую руку от лестницы, ведущей в храм. Перед ней устроен армянский престол, рядом с которым вход в гробницу, выход находится сбоку.

После Литургии и причастия идём к гробу Божией Матери. Помещение очень малое, проходим туда по одному. От группы возложили цветы на плиту над смертным ложем Богородицы, приложили иконки и свои нательные кресты. Отсюда Богородица была Божественным Сыном восхищена с плотью на небо. Здесь испытываешь чувство огромного благоговения, ощущение тёплого присутствия Божией Матери. Выходим из пещеры на коленях и спиной вперёд, проявляя особое почитание события, которое произощло на этом месте. И как только мы встаём на ноги и заходим за усыпальницу, нас встречает Сама Богородица — такое впечатление производит огромная Иерусалимская икона Божией матери, известная на весь мир. Эта икона прославилась многими чудотворениями, а также тем, что Пресвятая Богородица меняет на ней выражение Своего лица: то улыбается, то грустит, то смотрит строго. Лик Божией Матери

на Иерусалимской иконе поражает Божественной красотой, перед которой ощущаешь душевный трепет. Не хотелось уходить оттуда.

Выходя из храма Успения, руководитель группы Тамара напомнила нам, что при погребении апостолами Божией Матери с ними не было апостола Фомы. Он прибыл в Иерусалим позже и попросил открыть гробницу. Апостолы отвалили камень, вошли, а Богородицы на погребальном ложе нет. Они испугались и пошли по Масличной горе вверх. И на месте, где сейчас находится монастырь св. Марии Магдалины, увидели в воздухе Божию Матерь. Живая, с телом, в той же одежде, в какой была погребена. Она говорит им: «Радуйтесь! ибо Я с вами во вся дни.!». Снимает с себя пояс и бросает вниз, на камень. А потом возносится на Небо. Апостолы очень обрадовались, что Матерь Божия воскресла, взяли Её пояс, от которого сразу стали происходить исцеления. Сейчас он находится на Афоне в Ватопедском монастыре.

Когда мы были в монастыре св. Марии Магдалины, пропели перед камнем, на котором лежал когда-то пояс Царицы Небесной, тропарь Её Успению: «В рождестве девство сохранила еси, по Успении мира не оставила еси, Богородице...»

Не оставь и нас, грешных, без Своего Покрова и молитвенного Заступления.

H. Пожарнова, Свято-Духов монастырь.





#### «ТЕБЕ ПОЕМ, ТЕБЕ БЛАГОСЛОВИМ»

Как ни часто бываете вы в храме при совершении Божественной литургии, но вам недоступно знание важнейшей и святейшей части великого таинства Тела и Крови Христовых, ибо оно совершается священником тайно, при закрытых царских вратах, и до слуха вашего доносятся только отдельные возгласы священника. Но важно вам знать, что при закрытых нарских вратах, когла хор поёт «Тебе поем, Тебе благословим...», наитием и действием Пресвятого Духа, по молитве священника совершается великое таинство Пресуществления хлеба и вина в истинные

Тело и Кровь Христовы за жизнь мира.

За какую жизнь? Жизнь весьма многообразна: есть жизнь растений и животных. Есть убогая жизнь низко стелящейся по земле травы, всеми попираемой и поедаемой скотом; жизнь бурьяна, крапивы и колючек; есть жизнь дождевого червя и крота, всегда роющихся в земле и не видящих света солнечного; есть жизнь огромного дуба, гордого ливанского кедра и стройного кипариса, стрелой возносящегося к небу; есть жизнь летучих мышей и боящихся дневного света ночных птиц. Гордо парит в высоте небес могучий орел.

Могуч и величествен огромный лес. Отвратительны жабы и ядовитые змеи. Любимы нами кроткие домашние животные, питающие и охраняющие нас.

Так и среди людей. Огромное большинство их составляют подобные низко стелющейся траве, которых Священное Писание называет народом земли. Они заняты только заботой о завтрашнем дне, своими повседневными нуждами и дрязгами.

Люди более достойные ставят своей задачей справедливое установление общественных отношений и государственных законов. Снимем пред ними шляпы и принесём им глубокую благодарность за старания устроить земной рай, ибо есть среди них немало подобных могучим львам и кедрам ливанским. Есть и великие ученые, философы, подобные парящим в небесах орлам. Но их благородной работе мешают люди самого низшего порядка, подобные бурьяну, крапиве и колючкам, подобные жабам и ядовитым змеям — воры, бандиты и убийцы, мошенники, взяточники, расхитители народного достояния.

Однако за земную ли жизнь высшего порядка, за устройство земного ли рая приносится в святых храмах великая бескровная жертва Тела и Крови Христовых? За земной ли рай претерпел Господь наш Иисус Христос страшнейшие страдания на кресте Голгофском? О нет, конечно,

Он претерпел их для того, чтобы открыть пред нами врата царства Небесного, а не земного, сделать

нас причастниками вечной жизни в постоянном общении с Триединым Богом и всеми бесплотными Силами Небесными. Своими великими заповедями блаженств Господь наш Иисус Христос научил нас, какой должна быть истинная жизнь мира, жизнь, основанная на высшей правде и любви. Научил нас, какими должны мы быть, чтобы причислил Он нас к Своим друзьям и даже к братьям Своим.

Его великие Апостолы наставляли нас не любить мира, ни того, что в мире, ибо все это гордость житейская, похоть плоти, похоть очей. Эти глубокие истины поняли люди высших стремлений, люди глубокого ума и чистоты сердца. Они были равнодушны к земному раю, ибо жаждали высшей и вечной правды, которых нет в земном мире. Они уходили в африканские пустыни, в непроходимые лесные дебри севера, на Афонскую гору и там жили высшей формой жизни в непрестанном молитвенном общении с Богом. Ибо истинная жизнь только в Госполе нашем Иисусе Христе — Он есть Путь, Истина и Жизнь.

И вот за такую истинную жизнь мира совершается в храмах наших величайшее таинство Бескровной Жертвы Тела и Крови Спасителя нашего. В житиях Святых видим мы множество примеров истинной жизни по Богу, видим целый небосклон, усеянный бесчисленными звёздами сияющих душ святых людей никогда не меркнущих пред Богом.

Святитель Лука (Войно-Ясенецкий).

#### МОНАХИ О СМИРЕНИИ

Однажды монахи говорили о смирении и о том, что чем больше приближается человек к Богу, тем яснее осознает свою греховность.

Услышал случайно их разговор один паломник — богатый горожанин — и удивился:

Как такое может быть?

Тогда один из монахов сказал ему:
— Господин, скажи мне, кем ты считаешь себя в своем городе?

В своем городе я самый богатый, знатный и именитый.

— Если же ты пойдешь в соседний богатый торговый город, то кем будешь считать себя там?

 В соседнем городе я был бы последним из богачей.

— А если пойдешь в Константинополь и приблизишься к царю, то кем ты тогда будешь считать себя?

— Рядом с царем я бы казался себе почти нищим.

— Вот так и святые, — сказал монах, — чем больше приближаются к Богу, тем яснее видят свою греховность.

Смирение — это не просто слова, когда мы говорим: «Я грешник...» и прочее. Смирение — это истина. Человек должен познать, что он — ничто. «Ничто» — это то, что было ничем прежде, чем Бог сотворил все.

Старец Иосиф Исихаст

Храмы нашей епархии

За селом Волок находится д. Теребня — в прошлом центр древнего погоста. С давних времён в Теребне находился храм в честь Преображения Господня. В 1767 г. на месте древнего храма на средства помещика И.Г. Самарина был построен новый каменный храм с колокольней в одной связи. Он имел три престола: главный в честь Преображения Господня, правый — в честь Тихвинской иконы Божией Матери, левый — во имя св. великомученицы Параскевы. К сожалению, нигде не удалось найти фотографию храма. Хочется надеяться, что по молитвам к Божией Матери найдётся человек, у которого сохранилось это старинное фото.

Храм украшали иконы и настенная роспись. В приделе в честь Тихвинской иконы находилась одноименная местночтимая икона

## ОБНАРУЖЕНЫ ЛИШЬ ОСТАТКИ ФУНДАМЕНТА

и копия чудотворной иконы Божией Матери «Теребенская», которая тоже почиталась как чудотворная. Прославление Теребенской иконы было в 1654 г. в Николаевской Теребенской пустыни, недалеко от реки Мологи. Теребенская икона похожа на знаменитую Новгородскую икону «Знамение». По преданию эта икона была взята в Новгород и помещена в Софийский собор. Впоследствии она была утрачена.

При церкви действовала церковно-приходская школа, построенная в 1891 г. В ней служили священники: Уверский Андрей Яковлевич, его сын Фёдор Уверский, Ильинский Евгений Михайлович, Соколов Алексей Васильевич, псаломщик Евграф Ровенский,

дьячёк Василий Ровенский (с 1822 по 1857 гг.), пономарь Павел Иванович Тополев и многие другие. Последний настоятель этого храма священник Знаменский Николай Петрович (1884 г.р.) лишался избирательных прав в 1918, 1926, 1928 гг. Дальнейшая судьба его неизвестна.

При обследовании погоста с Теребня в 2013 г. были обнаружены остатки фундамента Преображенской церкви и две надгробные плиты помещиков Клотов. Недалеко от с. Теребня находилась усадьба Гребнево дворянина Николая Николаевича Жигалова; усадьба Деревцово помещицы-дворянки Веры Александровны Сорокиной и самая известная усадьба с. Теребня подполковника, предводителя

Наши духовные пастыри

дворянства Боровичского уезда (с 1795 по 1797 гг.) Квашнина — Самарина Владимира Ивановича. У него было четверо детей. Старшая дочь (1794 г.р.) Екатерина Владимировна Квашнина-Самарина, в замужестве Родзянко, оставила воспоминания о том, как их сосед по имению генералиссимус Суворов, навещавший их, был очень привязан к маленькой Самариной и любил забавлять её, навешивая на неё свои ордена. Он посещал Спасо-Преображенскую церковь. Приход её был богатый. Вокруг

церкви располагалось древнее кладбище. Здесь на погосте с. Теребня захоронены:

– Квашнин-Самарин В.И. полковник- 1818 г.;

Жена его Екатерина Афанасьевна, урождённая Завлишина (могила не сохранилась) -1800 г.

— Потомки их младшей дочери Александры Владимировны Клот, урождённой Квашниной-Самариной

— Клот Александр Андреевич,

полковник Гродненского полка; — Клот Андрей Родионович, генерал-майор;

– Клот Владимир Андреевич, генерал-лейтенант;

 Клот Екатерина Андреевна. Последняя владелица усадьбы.

Надгробные плиты на 2013 г. сохранились у фундамента Спасо-Преображенской церкви. В 1937 г. её закрыли и разрушили. От знаментой усадьбы не осталось следа. Опустело и старинное село...

> Надежда П., Свято-Духов монастырь.



В ограде нашего кафедрального собора Успения Божией Матери в числе других восстановлена могила иерея Василия Ивановича Пурина

## ПРЕТЕРПЕВШИЙ ДО КОНЦА

(1882-1933 гг.), разделившего трагическуб судьбу многих священнослужителей России в послереволюционные годы.

Я хорошо знала его дочь Веру Васильевну Фокину (1926–2014 гг.), всю жизнь отработавшую техникомсвязистом на комбинате огнеупоров. Жила она в родительском доме купцов Барановых на улице Садовой, ныне Солодовниковой, у первой проходной комбината (дом не сохранился). На этой улице селились люди состоятельные по боровичским меркам, купцы, открывавшие лавки для рабочих огнеупорных заводов, были также две кузницы.

О судьбе своего отца Вера Васильевна написала сама, вот её рассказ:

«Василий Иванович Пурин родился в Пскове 3 февраля 1882 г. Родители сумели дать ему неплохое образование. Служил он с 1902 г. по 1921 г. чиновником почтовотелеграфного ведомства, обладал каллиграфическим почерком, знал немецкий и французский языки, успешно продвигался по службе. С 1917 г. по 1921 г. служил в Боровичской почтово-телеграфной конторе. В 1909 г. Василий Пурин женился на моей матери Марии Алексеевне Барановой.

В 1921 г. отец решил стать священником. Друзья и знакомые безуспешно его отговаривали, называя это решение безумным и опасным. Служил отец в 1920-е годы в церкви Успения Божией Матери в Боровичах, затем в Пороге, Минцах, Торбино, Молодильно (где я и родилась в 1926 г.)

В 1929 г., когда здесь усилились гонения на священнослужителей, отец с семьёй уехал в Павлоградскую

область, где похоронил десятилетнего сына. Мне было всего три года, и помню я только хозяйку дома, где мы жили, говорившую с украинским акцентом. Вскоре отца вызвали в ЧК, и, волнуясь за семью, он спешно ночью отправил нас в Боровичи к бабушке, а сам остался служить. Сначала от него приходили письма, затем связь прервалась. В 1930 г. его обвинили в агитации против советской власти и бросили в тюрьму к уголовникам, где он претерпел жестокие издевательства: у него отнимали паёк, морили голодом, вырывали волосы из бороды и усов, проигрывали в карты.

В марте 1933 г. маму уведомили, что она может забрать своего умирающего от скоротечной чахотки мужа. На всю жизнь я запомнила рассказ матери, как она везла больного и истощённого мужа домой из тюрьмы. Они шли по улице к вокзалу в Москве, в это время с проезжавшей телеги упал на грязную дорогу какой-то пирог. Отец бросился его поднимать и есть...

Мать привезла его в Боровичи, где, не прожив и трёх месяцев, 18 июня 1933 г. отец умер в возрасте 51 года. Похоронили его на погосте Успенской церкви. В это время нашёлся добрый человек, доктор Касинский (так я запомнила его фамилию), который каждый день приезжал на велосипеде с другого конца города к умирающему отцу, чтобы поддержать его. Низкий поклон его внукам, где бы они ни

Матушка Мария осталась одна с тремя детьми, и всё моё детство нас сопровождало слово «лишенцы». По этой причине маму никуда на работу не брали, и мы очень бедствовали. Спасало умение мамы хорошо шить, вязать, вышивать, чему она научилась в школе госпожи Аргамаковой, которую закончила в своё время. Тем и жили...»

Н. Агеева.

Старец Варлаам сказал Иоасафу: «Возлюбившие удовольствия этой жизни и наслаждающиеся её сладостями, те, кто предпочитает быстропроходящее и непрочное будущему и надёжному, подобны человеку, от меня помощи. имевшему трёх друзей; из них двух он весьма почитал и очень любил, говорил, что готов принять смерть и вынести любые испытания ради

лял совсем малую дружбу, если не сказать — никакую вообще. Однажды пришли к этому человеку страшные и грозные воины, чтобы немедля отвести его к царю отвечать за долг в десять тысяч талантов. Опечалившись, стал он искать заступника, чтобы помог ему ответить перед царем, и пошёл

них; третьим же весьма пренебрегал,

не уважал и никогда не удостоил его

оказать ему честь и любовь, прояв-

му другу, говоря ему: Ты знаешь, друг, что всегда тов был я душу положить за тебя Ныне же и сам я нуждаюсь в помощи в постигших меня горе и нужде. Так скажи, поможешь ли ты мне теперь, и на что я могу надеяться от тебя,

к своему первому и самому близко-

любезный друг? Тот же ему сказал в ответ:

— Я не друг тебе, человек, и не знаю, кто ты; есть у меня иные друзья, с ними буду я сегодня

веселиться и сделаю их друзьями и впредь. Тебе же дам два рубища, чтобы имел их в пути, которым пойдёшь, но не будет тебе от них никакой пользы, а иной никакой не жди

Услышав это и отчаявшись в ответе того, на чью помощь он надеялся, отправился человек ко второму другу и сказал ему:

— Помнишь ли, друг, сколько видел от меня чести и добрых советов? Ныне же и я в печали и в напасти великой и нуждаюсь в помощнике. Как можешь разделить со мною мои трудности, хочу знать?

Друг же ответил:

– Нет у меня времени сегодня делить с тобой трудности, ибо я сам в печали и напастях, одолевших меня, и в скорби. Впрочем, немного пройду с тобой, и если не смогу помочь тебе, то сразу вернусь от тебя сюда, свои имея заботы.

Возвратившись и от второго руга с пустыми руками, тот человек и совсем отчаялся, оплакивая пустую надежду на помощь от своих неблагодарных друзей и бессмысленные труды, которые претерпел прежде ради любви к ним; и пошёл он к третьему своему другу, которому он никогда не услужил, не приглашал, и обратился к нему со смущённым лицом и глядя вниз:

## O TPËX **ДРУЗЬЯХ**



 Не смею и раскрыть уст перед тобой, зная истинно, что не вспомнишь ты, чтобы я когда-нибудь сделал тебе добро или проявил дружбу. Теперь же напала на меня беда злая. Не получив совсем никакой надежды на спасение от моих друзей, я пришёл к тебе и молю. если только можешь, помоги мне хоть немного, не откажи мне, памятуя о моём неразумии.

Тот же отвечал с ласковым и радостным лицом:

Я считаю тебя ближайшим моим другом и, помня небольшое твоё ко мне благодеяние, сторицею сегодня воздам тебе, попрошу за тебя царя. Не бойся и не страшись, ибо я пойду вперёд тебя к царю и не предам тебя в руки врагов твоих. Мужайся, любезный друг, и не будь в скорби и в печали.

Тогда, раскаявшись, сказал тот человек со слезами:

- Увы мне, о чём прежде плакать мне — о любви ли, что была v меня к той забывчивой, неблагодарной и лживой дружбе, или оплачу сводяшее с ума отчаяние, которое, однако, показало этого истинного и близкого друга?»

Иоасаф, выслушав и эту притчу, удивился и попросил разъяснения, и сказал Варлаам:

Первый друг — это богатство и стремление к накоплению золота, из-за чего — многие люди впадают в беды и многие терпят несчастья.

Когда же приходит смертная кончина, то ничего из всего богатства не возьмёт с собой человек.

Второй друг — это жена и дети и другие родственники и домашние, к чьей любви привержены мы и ради любви к которым готовы отречься от собственных души и тела. Никакой нет от них пользы в час смертный, но до могилы только проводят, а затем сразу возвращаются, имея свои заботы и печали, похоронив память в забвении, как тело некогда любимого погребли в могиле.

Третий же друг, мимо которого проходим, считаем временным, пренебрегаем им, избегаем его и которым, в конце концов, достигаем победы, — это лик добрых дел, а именно: вера, надежда, любовь, милосердие, человеколюбие и остальной строй добродетелей. которые могут идти впереди нас при исходе души из тела, помолиться за нас к Богу и избавить нас от врагов наших, от злых истязателей, которые движутся в воздухе, требуя безжалостно отчёта от нас и непреклонно стремясь завладеть нами. Это благоразумный и добрый друг, который, помня и малое наше благотворение, воздает нам»

Притча из древнерусской «Повести о Варлааме и Иоасафе».

Совесть для нас то же, что компас для мореплавателя. Если капитан потеряет компас, то он не будет знать, в какую сторону направлять корабль, особенно в пасмурную погоду. Так и у нас, христиан, кто потерял совесть и стал бессовестным, тот уже не знает, как достигнуть тихой гавани спасения.

Разбойник убивает людей, и если никто не обнаружил

его преступления, то он ходит довольный, весёлый. Радуется! А чему радуется? Мы с тобой знаем — своей погибели, но он этого

Совесть не судит только тех, которые достигли верха добродетели или верха порока. О первых говорить не приходится: судья нужен только для нарушителей закона, а для исполнителей закона

#### ГОЛОС СОВЕСТИ



он не требуется. Их совесть кристально чиста, и она не тревожит праведников. У последних совесть или потеряна, или спит непробудным сном. У остальных грешников нечистая совесть всё время тревожит их и как бы говорит: очисти меня покаянием, ты сделал то-то и то-то, покайся. Вот и надо нам как можно внимательнее прислушиваться к голосу нашей совести.

Она всему доброму и хорошему

Голос совести — это внутренний, тайный голос Божий в нас, и горе тому, кто не прислушивается к её советам и требованиям, кто сознательно заглушает её голос, чтобы не слышать её суда и не ощущать её мучений, кто склоняется более на сторону греха и порока.

Схиигумен Савва (Остапенко).



5 августа - иконы Божией матери "Всех скорбящих Радость"

## «ДОСТОЧКА»

Когда-то, ещё в 60-е годы, писатель Владимир Солоухин, который коллекционировал иконы, собирая их по деревням, подарил моему отцу одну такую, как он их называл, «досточку». Икона была в плачевном состоянии — во - первых, она была разломана на три доски, а во-вторых, вообще невозможно было понять, что именно на ней изображено. Икона эта, обёрнутая в ткань, много лет хранилась у моих родителей в надёжном

Но настал час, и мы с моим мужем достали её, отнесли нашему знакомому реставратору Андрею Витте и через несколько месяцев получили её во всей её красоте. Это была «Всех скорбящих Радосте» — Матерь Божия с Младенцем в окруженье сонма Архангелов и святых: там были и апостолы Петр и Павел, и святители Василий, Иоанн и Григорий, и Никола Угодник, и святая мученица Татиана, и менее известные нам святые мужи и жены. И сама эта икона была какаято особенная — казалось, достаточно просто постоять перед ней с беспомощным и сокрушенным сердцем, как оно постепенно наполнялось покоем и радостью, словно насыщалось...

– Это необыкновенная икона, сказал реставратор. — Я давно уже её отреставрировал, а всё не отдавал, потому что мне было жаль с ней расставаться. И потом — она ведь не такая старая, конца 19 века, а на ней видны следы давней реставрации. Это странно, если учесть, что в те годы такие иконы не реставрировались — дешевле было написать новую. Значит, она кому-то была особенно дорога. И потом — святые, собранные здесь, по всей видимости являются покровителями какойто большой семьи. Ну, пусть будут теперь покровительствовать вашей...

Икона принадлежала моим родителям, но когда они переехали жить на дачу в Переделкино, в их комнатах поселился мой брат с семьёй, и таким образом она осталась у брата. Доступ к ней для нас был практически перекрыт, а брат — не молился. И я очень просила Матерь Божию, чтобы она сделала так, чтобы икона её снова оказалась у родителей и я могла бы, приезжая к ним, обратиться и к ней.

И вот звонит мне мама и говорит: Очень прошу — привези мне мою икону. Только срочно. Она мне

- очень нужна. Хорошо, завтра...
- Нет, именно сегодня! Сейчас!

Если не знать, что я слёзно выпрашивала у Матери Божией доступ к Её иконе, это показалось бы не то чтобы странным, а просто невероятным — такая настойчивость со стороны матери, которая тоже, честно говоря, воспринимала её скорее как художественную вещь, а не как живой образ.

Я взяла у брата икону, завернула её в чистый широкий рушник, подаренный нам украинским священником, и, прижимая её к груди, вышла на улицу ловить такси: машины тогда у меня не было, а везти икону в метро и в электричке, да ещё в час пик, казалось едва ли не кощунством. К тому же она была и большая,

Но только я вышла из подъезда прямо по двору едет такси с зелёным огоньком. А под передним стеклом у него — «В парк», чуть ниже: «Таксопарк м. Рижская», то есть в одной остановке от моего дома, и далее: «Окончание работы — 17.00». А времени — уже шестой час.

Тем не менее водитель тут же остановился:

- Куда ехать?
- В Переделкино.
- Садись.

Мы и поехали. Икона у меня под рушником на коленях лежит. Едем мы, а он всё причитает:

Чего это я вас повёз? Не понимаю! Словно кто-то мне подсказал: «Остановись!» А у меня ведь рабочий день закончился.

А мы ещё и в пробку попали. Он

Ну чего я вас повёз!

А ещё и мост через МКАД ремонтировался, надо было и вовсе по однополосной дороге в объезд крюк давать. Еле плетёмся. А то и вовсе стоим. Он уже по рулю от отчаянья

- Ну почему я вас повёз! В двух минутах от своего парка был. Когда я теперь домой-то доберусь?
- Ладно, сказала я, я вам сейчас объясню, почему вы остановились и взяли меня. — Вот, — и я развернула рушник, показывая ему икону.— Это Матерь Божия вам такую мысль вложила, а я бы иначе эту икону не довезла.

Он промолчал. Потом сказал:

— А я ведь тоже с Церковью-то связан. Да! Я попал в армию, и послали меня на войну в Афганистан... А мать моя поехала к старцу Кириллу в Троице — Сергиеву лавру и стала просить его помолиться обо мне. И он ей сказал: «Не плачь, вернётся твой сын живой и невредимый — ты только молись за него каждый день. И я помолюсь. А когда он вернётся, пусть обязательно ко мне приедет».

Мать за меня и молилась. И я чувствовал, что меня охраняет какая-то сила — ведь всех в моей дивизии поубивало да покалечило, а я – один уцелел, даже как-то неловко: ни царапинки на мне, всё мимо прошло.

Вернулся я, а мать мне все про этого старца рассказала и велела обязательно приехать к нему — поблагодарить. Но вскоре она умерла, я как-то закрутился с делами, с работой, да и потом эта Троице — Сергиева лавра далеко где мне его там искать? Так я до сих не доехал...

— А знаете ещё почему Господь сделал так, что вы меня повезли? спросила я, заворачивая икону в рушник, поскольку уже показалась родительская дача. — Вы меня повезли, потому что вот там, за поворотом дороги, идущей в гору, стоит Храм Преображения Господня. И отец Кирилл. до которого вы столько лет не могли доехать, сейчас там. Зайдёте в церковный двор, налево в крестильне он принимает народ. Как раз до восьми вечера. У вас ещё полчаса. Он высадил меня и помчался по дороге, идущей вверх. И за ним — только пыль столбом.

Что с ним стало потом — Бог весть... Но, возможно, если он попал тогда к старцу Кириллу, то понял, Кому надо возносить благодарственные молитвы за своё чудесное спасение. И вовсе не исключено, что это именно тот иеромонах из далёкого монастыря, о котором мне недавно рассказывали знакомые чернецы:

— Наш отец Н. вышел из самого пекла афганской войны, по чудесному смотрению Божиему не получив на ней ни единой царапины.

А я привезла икону маме, и она обрадовалась ей как живой. И потом уже, когда моего мужа рукоположили в священники, она подарила её нам.

Олеся Николаева.

#### Со времён апостольских в Церкви существует три степени иерархии: высшая — епископ, средняя — священник и низшая диакон. Кроме того, всё духовенство разделяется на «белое» — состоящее в браке, и «чёрное» — монахов.

Всей полнотой церковной власти и благодати обладают епископы. Епископ совершает все богослужения и все семь святых таинств. Он имеет власть через таинство Рукоположения преподавать другим этот благодатный дар. Епископ называется также архиереем или иерархом, т.е. священноначальником. Архиерей — общее звание для священнослужителя, стоящего на этой ступени церковной иерархии: патриарха, митрополита, архиепископа и епископа. В сан епископа посвящают только священников, принявших монашеский чин.

Сан епископа в административном отношении имеет пять степеней.

Викарный епископ («викарий» значит «наместник») руководит приходами небольшого города. Епископ управляет приходами области, называемой епархией. Архиепископ (старший епископ) часто управляет епархией большего размера. Митрополит — это епископ большого города и прилегающей области, который может

## ЦЕРКОВНАЯ ИЕРАРХИЯ

иметь помощников в лице викарных епископов. Экзарх — начальствующий епископ (обычно митрополит) большого столичного города; ему подвластны несколько епархий, входящих в состав экзархата, с их епископами и архиепископами. Патриарх — «отценачальник» предстоятель Поместной Церкви, избираемый и поставляемый на Соборе — высший чин церковной иерархии. Он управляет Церковью вместе со Священным Синодом, в который на постоянной основе входят митрополиты Киевский, Петербургский, Крутицкий, Минский, а также председатель Отдела внешних церковных сношений (митрополит) и ещё четверых приглашают из остального епископата по очереди в качестве временных членов сроком на полгода.

Священник по сообщённой ему от епископа благодати Божией может совершать шесть таинств Церкви, кроме таинства Хиротонии или Рукоположения, то есть возведения в одну из священных степеней церковной иерархии. Священник находится в подчинении епископа. В сан священника может быть рукоположен только диакон (женатый или монашествующий).

Священник в монашеском чине называется иеромонах, а принявший схиму — схиеромонахом. Старшие из пресвитеров белого духовенства называются протоиереями, протопресвитерами (протопресвитер — старший священник в кафедральном соборе), то есть, первыми иереями. Первыми пресвитерами. Старшие из пресвитеров чёрного духовенства называются игуменами (вождями монашествующей братии), архимандритами (настоятелями монашеских обителей). Сан архимандрита обычно получает настоятель крупного монастыря или лавры. Некоторые монахи получают этот титул за особые заслуги пред Церковью. Сан игумена имеет настоятель обычного монастыря или даже приходского храма. Иерархически сану архимандрита в белом духовенстве соответствует митрофорный протоирей — протоиерей, награждённый правом ношения особого головного убора — митры, и протопресвитер.

Диаконы, приемля благословение высших священнослужителей, имеют право участвовать в совершении церковных таинств, сослужить епископам и священникам, но сами не совершают таинств. Диакон, состоящий в монашеском чине,

#### Иерархия православного духовенства

| Иерархическая<br>степень | «Белое» (женатое)<br>духовенство | «Черное»<br>(монашествующее)<br>духовенство |
|--------------------------|----------------------------------|---------------------------------------------|
| Диакон                   | Диакон                           | Иеродиакон                                  |
|                          | Протодиакон                      | Архидиакон                                  |
| Священство               | Иерей (священник)                | Иеромонах                                   |
|                          | Протоиерей                       | Игумен                                      |
|                          | Протопресвитер                   | Архимандрит                                 |
| Архиерейство             |                                  | Епископ                                     |
|                          |                                  | Архиепископ                                 |
|                          |                                  | Митрополит                                  |
|                          |                                  | Патриарх                                    |

называется иеродиаконом. Старший диакон в белом духовенстве называется протодиаконом — первым диаконом, а в чёрном — архидиаконом (старшим диаконом).

Кроме лиц священного сана, в церковных службах принимают участие и миряне, занимающие низшие служебные должности иподиаконы, псаломщики и пономари. Они относятся к числу церковнослужителей и поставляются на свою должность не через таинство Хиротонии, а по архиерейскому или настоятельскому благословению. Иподиаконы (помощники диаконов) участвуют при архиерейском служении: они облачают архиерея в священные одежды, держат и подают ему дикирий и трикирий и т.д. Псаломщики читают и поют во время богослужения, а также помогают священнику при совершении треб. Пономари исполняют обязанности звонарей, подают кадило, помогают во время богослужения в алтаре.

Один из самых известных русских архиереев XVIII века м итрополит Московский Платон (Левшин) был превосходным проповедником, отличался находчивостью и остроумием. В частности, весьма замечательны некоторые его диалоги с Дидро, который в своё время посетил Россию.

- Бога нет, сказал архиерею француз.
- Это не Вы первый говорите, отвечал владыка Платон. — Это мы из Псалтири знаем: «Рече безумен в сердце своем: несть Бог...» (Пс. 52)

Как известно, Святитель Тихон, Патриарх Московский, отошел ко Господу в день Благовещения в 1925 году. (То есть он на год с лишним пережил В. И. Ленина.) Еще при

## КУРЬЁЗНЫЕ ИСТОРИИ

жизни Святителя на Красной площади был сооружен первый мавзолей, тогда деревянный. Как видно, строили поспешно, и вскоре после окончания работ в новом здании случился досадный казус — сломался ватерклозет и стала фонтанировать фановая труба. По Москве пополз слушок об этом происшествии. Рассказали это и Патриарху Тихону, который отозвался на сообщение кратко и выразительно:

- По мощам и миро.

Дочь знаменитого дрессировщика и клоуна Дурова, Анна

Владимировна, рассказывала мне об одном диспуте в двадцатых годах, участником которого был ее отец. Он там представлял «атеистическую науку», а религию — какойто священник. Во время дискуссии батюшка заявил:

 Я могу очень просто доказать и то, что Господь Иисус Христос существовал, и самый факт Его воскресения...

Затем он повернулся к многочисленной аудитории и воскликнул:

- Христос воскресе!
- Воистину воскресе! отозвались сотни голосов.

Из книги протоиерея Михаила Ардова «Мелочи архи..., прото... и просто иерейской жизни».

#### ИМЕНИТЫЙ ГОСПОДИН И НИЩИЙ В ОДНОМ ЛИЦЕ

Однажды монахи разговаривали о смирении. Один из знатных граждан города Газы, слыша слова, что чем более кто приближается к Богу, тем более видит себя грешным, удивлялся и говорил:

Как это может быть?

И, не понимая, хотел узнать, что значат эти слова. Один монах сказал ему: — Именитый господин, скажи мне, кем ты считаешь себя в своём

Он отвечал:

- Считаю себя великим и первым в городе.
- Если же ты пойдёшь в Кесарию, то кем будешь считать себя там?
- Последним из тамошних вельмож.
- Если же ты отправишься в Антиохию, кем ты будешь там себя считать?
  - Там буду считать себя одним из простолюдинов.
- Если же пойдёшь в Константинополь и приблизишься к царю, то там кем ты станешь считать себя?
  - Почти нищим.
- Вот так и святые, сказал монах, чем больше приближаются к Богу, тем более видят себя грешными. Ибо Авраам, когда увидел Господа, назвал

• Богослужения в Свято-Духовом монастыре

| • Расписан     | ние архиерейских богосл                   | ужені          | ий                                                                                  |
|----------------|-------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 августа чт.  | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Часовня прп.Сервфима Саровского г. Окуловка<br>Свято-Духов монастырь                |
| 2 августа пт.  | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц. Пророка Илии д.Прошково                                                          |
| 3 августа сб.  | Всенощное бдение                          | 17.00          | всенощное бдение                                                                    |
| 4 августа вс.  | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Ц.свт.Николая чудотворца пос.Мошенское<br>Свято-Духов монастырь                     |
| 5 августа пн.  | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Свято-Духов монастырь<br>Свято-Духов монастырь                                      |
| 6 августа вт.  | Божественная литургия<br>Вечерня и утреня | 9.30<br>17.00  | Свято-Духов монастырь<br>Свято-Духов монастырь                                      |
| 7 августа ср.  | Божественная литургия<br>Вечерня и утреня | 9.30<br>17.00  | Свято-Духов монастырь<br>Свято-Духов монастырь                                      |
| 8 августа чт.  | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | ц.Архистратига Божия Михаила с.Боровенка<br>Свято-Духов монастырь                   |
| 9 августа пт.  | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Освящ, храма вмч. Пантелеимона с.Авдеевка Окуловский р-н<br>Свято-Духов монастырь   |
| 10 августа сб. | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 10.00<br>17.00 | Иверский монастырь<br>Свято-Духов монастырь                                         |
| 11 августа вс. | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Часовня свт. Николая чудотворца д.Денесино Окуловский р-г<br>Свято-Духов м онастырь |
| 12 августа пн  | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц. мч. Иоанна Воина, Хвойнинский р-н                                                |
| 13 августа вт. | Вечерня и утреня                          | 17.00          | Свято-Духов монастырь                                                               |
| 14 августа ср. | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц.Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня с.Песь Хвойнинский р-н       |
| 15 августа чт. | Всенощное бдение                          | 17.00          | Свято-Духов монастырь                                                               |
| 16 августа пт. | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц. Успения Божией Матери с. Внуто Хвойнинский р-н                                   |
| 17 августа сб. | Всенощное бдение                          | 17.00          | Свято-Духов монастырь                                                               |
| 8 августа вс.  | Божественная литургия Всенощное бдение    | 9.30<br>17.00  | Ц. Всех святых г. Боровичи<br>Свято-Духов монастырь                                 |
| 19 августа пн. | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц.Преображения Господня с.Молодильно Хвойнинский р-н                                |
| 20 августа вт. | Полиелей                                  | 17.00          | Свято-Духов монастырь                                                               |
| 21 августа ср. | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц. Толгской иконы Божией Матери с.Опочино                                           |
| 24 августа сб. | Всенощное бдение                          | 17.00          | Свято-Духов монастырь                                                               |
| 25 августа вс. | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Свято-Духов монастырь<br>Свято-Духов монастырь                                      |
| 26 августа пн. | Божественная литургия                     | 9.30           | Ц.Умиление Божией Матери г. Боровичи                                                |
| 27 августа вт. | Всенощное бдение                          | 17.00          | 17.00.всенощное бдение Успенский кафедральный собор                                 |
| 28 августа ср. | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00  | Ц.Успения Божией Матери пос.Любытино<br>Свято-Духов монастырь                       |
| 29 августа чт. | Чин погребения<br>Пресвятой Богородицы    | 17.00          | Успенский кафедральный собор                                                        |
| 30 августа пт. | Чин погребения<br>Пресвятой Богородицы    | 18.00          | Иверский монастырь                                                                  |
| 31 августа сб. | Божественная литургия Всенощное бдение    | 9.30<br>17.00  | Ц.мчч.Флора и Лавра<br>Свято-Духов монастырь                                        |

31 августа и 1 сентября в 11.30 в Свято-Духовом монастыре будут отслужены молебны перед началом Нового учебного года.



Более 20 лет хирург Георгий Синяков заведовал отделением городской челябинской больницы. Никто и не предполагал, что во время Великой Отечественной войны он, находясь в концлагере, спас от смерти тысячи заключённых.

Молва о гениальном, но скромном русском хирурге из Челябинска Георгие Синякове, который, рискуя собственной жизнью, помогал тысячам солдат, после интервью легендарной лётчицы Анны Егоровой-Тимофеевой облетела весь мир. Никто не знал, что совершившая более трёхсот боевых вылетов советская лётчица попала в плен, но осталась жива и чудесным образом спасётся. Чтобы 20 лет спустя рассказать о подвиге скромного доктора Синякова.

Синяков ушёл на Юго-Западный фронт на второй день войны. Во время боёв за Киев попал в плен. Молодой врач прошёл два концлагеря, Борисполь и Дарницу и оказался в Кюстринском концентрационном лагере в девяноста километрах от Берлина. Сюда гнали военнопленных из всех европейских государств. Но тяжелее всего приходилось русским, которых никто никогда не лечил. Люди умирали от голода, измождения, простуды и ран. Весть о гениальном враче разошлась далеко за пределы концлагеря. Немцы стали к Синякову привозить своих родных и знакомых в особо крайних случаях к пленному русскому. Однажды Синяков оперировал немецкого мальчика, подавившегося костью. Когда ребёнок пришёл в себя, заплаканная жена «арийца» поцеловала руку пленному русскому и встала перед ним на колени. После этого Синякову был назначен дополнительный паёк, а также стали положены некоторые льготы, типа свободного передвижения по территории концлагеря, огороженного тремя рядами сетки с железной проволокой.

Врач же частью своего усиленного пайка с первого дня делился с ранеными: обменивал сало на хлеб и картошку, которой можно было накормить большее число заключённых. Потом Георгий возглавил подпольный комитет. Врач помогал организовывать побеги из Кюстрина. Он распространял листовки, где рассказывалось об успехах Советской армии, поднимал дух советских пленных: уже тогда доктор предполагал, что это — тоже один из методов лечения. Синяков изобрёл такие лекарства, которые на самом деле отлично затягивали раны больным, но с виду эти ранения выглядели свежими. Именно такую мазь Георгий использовал, когда фашисты подбили легендарную Анну Егорову. Гитлеровцы ждали, когда отважная лётчица поправится, чтобы устроить показательную смерть, а она всё «угасала и угасала». Синяков лечил летчицу, делая вид, что ей лекарства не помогают. Потом Анна поправилась и при помощи Синякова бежала из концлагеря. Советские солдаты, слышавшие о смерти легендарной лётчицы, едва поверили в её чудесное воскрешение.

Способы спасения солдат были разными, но чаще всего Георгий стал использовать имитацию смерти. Громко констатировав фашистам, что очередной солдат умер. Георгий знал. что жизнь ещё одного советского человека спасена. «Труп» вывозили с другими действительно умершими, сбрасывали в ров неподалёку от Кюстрина, а когда фашисты уезжали, пленный «воскресал», чтобы пробраться к своим. В один из дней в Кюстрин пригнали сразу десять советских лётчиков. Георгию Фёдоровичу удалось спасти всех. Здесь помог его излюбленный приём с «умершим» пленным. Позже, когда о подвиге «русского доктора» рассказала Анна Егорова, живые лётчикилегенды нашли Георгия Синякова, пригласили в Москву.

Летчик-штурмовик 805-го штурмового авиационного полка лейтенант Анна Александровна Егорова (23.09.1918–29.10.2009). Туда же на самую душевную на свете встречу прибыли сотни других спасённых им бывших узников Кюстрина, которым удалось выжить, благодаря умнейшему и отважному Синякову. Врача благодарили, обнимали, звали в гости, возили по памятникам, а ещё с ним плакали и вспоминали тюремный ад. Чтобы спасти восемнадцатилетнего пленного советского

| 1 августа чт.  | Прп.Серафима Саровского чудотворца                                     | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
|----------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 2 августа пт.  | Пророка Илии                                                           | Водосвятный молебен с акафистом пророку Илии Часы. Исповедь. Литургия. Крестный ход. Вечерня и утреня с акафистом Иверской ик. Божией Матери | 8.00<br>9.00<br>17.00         |
| 3 августа сб.  | Пророка Иезекииля                                                      | Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение                                                                                                    | 8.00<br>17.00                 |
| 4 августа вс.  | Неделя 7-я по Пятидесятн.<br>Равноапостольной Марии Магдалине          | Ранняя литургия Братское правило. Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение                                                                  | 7.00<br>8.30<br>9.00<br>17.00 |
| 5 августа пн.  | Почаевской ик. Божией<br>Матери.                                       | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
| 6 августа вт.  | Мчч.блгвв. кнн. Бориса и Глеба,                                        | Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом св.прав. Иакову Боровичскому.                                                          | 8.00<br>17.00                 |
| 7 августа ср.  | Успение прав. Анны, матери Пресвятой Богородицы                        | Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                                                                               | 8.00<br>17.00                 |
| 8 августа чт.  | Прп. Моисея Угрина, Печерского, в Ближ.пещерах                         | Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение.                                                                                                   | 8.00<br>17.00                 |
| 9 августа пт.  | Вмч.и целит. Пантелеимона                                              | Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение.                                                                                                   | 8.00<br>17.00                 |
| 10 августа сб. | Смоленской иконы Божией Матери                                         | Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение.                                                                                                   | 8.00<br>17.00                 |
| 11 августа вс. | Неделя 8 –я по Пятидесятн.<br>Рождество свт.Николая чудотворца         | Ранняя литургия Братское правило Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение                                                                   | 7.00<br>8.30<br>9.00<br>17.00 |
| 12 августа     | Мч. Иоанна воина                                                       | Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                                                                               | 8.00<br>17.00                 |
| 13 августа вт. | Сщмч.Вениамина митр. Петроградского.                                   | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня с выносом св. Креста                                                                            | 8.00<br>17.00                 |
| 14 августа ср. | Происхождение Честных<br>Древ Животоворящего<br>Креста Господня        | Водосвятный молебен с акафистом св. Кресту<br>Часы. Исповедь. Литургия. Освящение меда<br>Вечерня и утреня                                   | 8.00<br>9.00<br>17.00         |
| 15 августа чт. | Блж.Василия, Христа ради юродивого Московского чудотворца              | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
| 16 августа пт. | Прп. Антония Римлянина, Новгородского чудотворца                       | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня с акафистом Иверской ик.<br>Божией Матери                                                       | 8.00<br>17.00                 |
| 17 августа сб. | Прав. Нонны, матери свт. Григория Богослова                            | Часы. ИсповедьЛитургия<br>Всенощное бдение                                                                                                   | 8.00<br>17.00                 |
| 18 августа вс. | Неделя 9 –я по<br>Пятидесятнице                                        | Ранняя литургия Братское правило. Часы. Исповедь. Литургия Всенопиное бление                                                                 | 7.00<br>8.30<br>9.00<br>17.00 |
| 19 августа пн. | Преображение Господа и<br>Бога и Спаса нашего<br>Иисуса Христа         | Ранняя литургия Братское правило Часы. Исповед. Литургия Вечерня и утреня                                                                    | 7.00<br>8.30<br>9.00<br>17.00 |
| 20 августа вт. | Прп.Пимена Многоболез-<br>ненного, в Ближних пещерах                   | Часы. Исповедь. Литургия<br>Полиелей                                                                                                         | 8.30<br>17.00                 |
| 21 августа ср. | Толгской ик. Божией Матери                                             | Часы. Исповедь. Литургия<br>Полиелей                                                                                                         | 8.30<br>17.00                 |
| 22 августа чт. | Апостола Матфия                                                        | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня                                                                                                 | 8.30<br>17.00                 |
| 23 августа пт. | Мчч.Лаврентия архидиакона                                              | Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом Иверской ик. Божией Матери                                                             | 8.00<br>17.00                 |
| 24 августа сб. | Мч. Архидиакона Евпла                                                  | Часы. Исповедь.Литургия<br>Всенощное бдение                                                                                                  | 8.00<br>17.00                 |
| 25 августа вс. | Неделя 10-я по<br>Пятидесятнице                                        | Ранняя литургия Братское правило Часы. Исповедь.Литургия Всенощное бдение                                                                    | 7.00<br>8.45<br>9.00<br>17.00 |
| 26 августа пн. | Свт.Тихона,<br>еп.Воронежского                                         | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
| 27 августа вт. | Пророка Михея                                                          | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
| 28 августа ср. | Успение Пресвятой Богородицы                                           | Ранняя литургия Братское правило Часы. Исповедь. Литургия Чин погребения Пресвятой Богородицы                                                | 7.00<br>8.45<br>9.00<br>17.00 |
| 29 августа чт. | Перенесение нерукотворного образа<br>Господа Бога нашего Иисуса Христа | Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |
| 31 августа сб. | Мчч.Флора и Лавра                                                      | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                                                 | 8.00<br>17.00                 |

Георгию Фёдоровичу пришлось усовершенствовать свой приём с воскрешением. Надсмотрщики спрашивали Синякова, кивая на Эренбурга: «Юде?». «Нет, русский», — уверенно и чётко отвечал врач. Он знал, что с такой фамилией у Ильи нет ни единого шанса на спасение. Доктор, спрятав документы Эренбурга, так же, как прятал награды лётчицы Егоровой, придумал раненому молодому парню фамилию Белоусов. Понимая, что смерть идущего на поправку «юде» может вызвать вопросы у надсмотрщиков, месяц доктор думал, как быть. Он решил имитировать внезапное ухудшение здоровья Ильи, перевёл его в инфекционное отделение, куда фашисты боялись нос совать. Парень «умер» здесь. Илья Эренбург «воскрес», перешёл линию фронта и закончил войну офицером в Берлине. Ровно через год после окончания войны доктор отыскал молодого человека. Чудом сохранилась фотокарточка Ильи Эренбурга, которую он прислал «русскому доктору», с надписью на обороте, что Синяков спас его в самые трудные дни жизни и заменил ему отца.

доктор» совершил уже перед тем, как русские танки освободили Кюстрин. Тех заключённых, что были покрепче, гитлеровцы закинули в эшелоны, а остальных решили расстрелять в лагере. На смерть были обречены три тысячи пленных. Случайно об этом узнал Синяков. Ему говорили, не бойтесь, доктор, вас не расстреляют. Но Георгий не мог оставить своих раненых, которых он прооперировал тысячи, и, как в начале войны, в боях под Киевом, не бросил их, а решился на немыслимо отважный шаг. Он уговорил переводчика пойти к фашистскому начальству и стал просить гитлеровцев пощадить измученных пленников, не брать ещё один грех на душу. Переводчик с трясущимися от страха руками передал слова Синякова фашистам. Они ушли из лагеря без единого выстрела. И тут же в Кюстрин вошла танковая группа майора Ильина. Оказавшись среди своих, доктор продолжил оперировать. Известно, что за первые сутки он спас семьдесят раненых танкистов. В 1945-м Георгий Синяков расписался на рейхстаге..

Оксана Алешечкина (Крайнова).

# НОВОСТИ ПАТРИАРХИИ

## Святейший Патриарх Кирилл посетил Валаам



Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Спасо-Преображенский Валаамский ставропигиальный монастырь. В ходе визита Святейший Владыка возглавил в монастыре заседание Священного Синода Русской Православной Церкви. На следующий день Святейший Патриарх совершил малое освящение храма во имя преподобного Серафима Саровского на Порфирьевском острове Валаамского архипелага. Вечером того же дня Предстоятель Русской Православной Церкви возглавит всенощное бдение в храме преподобных Сергия и Германа Валаамских Спасо-Преображенского собора обители. 11 июля, в день памяти преподобных Сергия и Германа Валаамских, чудотворцев, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию в Спасо-Преображенском соборе Валаамской обители.

## РПЦ изменит свой устав, если в ее состав войдет экзархат русских приходов



Русская православная церковь готова изменить свой устав, если в её состав войдёт упразднённая Константинополем Архиепископия русских православных церквей в Западной Европе, заявил один из участников переговоров с приходами русской традиции от РПЦ заместитель управляющего делами Московского патриархата епископ Савва (Тутунов).

Синод Константинопольской церкви в ноябре прошлого года решил распустить находившийся в его юрисдикции Западноевропейский экзархат (архиепископию) русских приходов. Приходам экзархата было предписано войти в состав европейских митрополий Константинопольского патриархата (КП). Однако «русская» архиепископия не согласилась с этим решением — в феврале этого года на Генеральной ассамблее её духовенства и мирян подавляющее большинство голосов (93%) было отдано за то, чтобы не распускаться и сохранить экзархат.

Как пояснялось в заявлении по итогам генассамблеи, поскольку учреждение архиепископии в 1921 г. произошло ещё до её приема в КП, то и «отменить» её в одностороннем порядке, по своему желанию Константинополь не имеет права — нужно обязательное обсуждение данного решения со всеми.

По словам епископа Саввы (Тутунова), 21 июня в Вене состоялась встреча представителей РПЦ с руководством западноевропейской архиепископии.

«Московский патриархат готов принять архиепископию

полностью в той системе управления, которая сейчас там существует. То есть в рамках Московского патриархата будет действовать устав архиепископии. У Русской православной церкви появится новое образование, которое нашим уставом пока не предусмотрено. Но в устав будут внесены некоторые коррективы, предусматривающие существование такой архиепископии с особой формой управления», — сказал епископ.

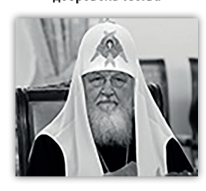
Ранее подобные прецеденты уже были: после подписания в 2007 г. Акта о каноническом общении между Московским патриархатом и Русской православной церковью заграницей (РПЦЗ), имевшей свою систему управления, Архиерейский собор РПЦ внес необходимые поправки в общецерковный устав.

Как рассказал епископ Савва, на встрече в Вене, речь, в том числе, шла «о формулировках будущего документа, благодаря которому архиепископия сможет восстановить каноническое общение с Москвой». Рассматривается вариант, в соответствии с которым «архиепископия продолжит существовать со своим уставом — богослужебным, управленческим, своими пастырскими особенностями». Очередная Генеральная ассамблея приходов русской традиции намечена на 7 сентября.

Изначально в экзархат были включены приходы, сформированные, в основном, беженцами из России после гражданской войны. В 1920-х гг., согласно указу патриарха Московского и всея России Тихона, эти общины находились под управлением митрополита Евлогия в юрисдикции Русской церкви и именовались «Западноевропейская епархия» (или «Западноевропейская митрополия») с центром в Париже.

В 1930 г. митрополит Евлогий в связи с тяжёлым положением Церкви в СССР объявил о «временном прерывании» отношений со священноначалием РПЦ и самовольно обратился с ходатайством к Константинопольскому патриарху о переходе в его юрисдикцию, которое в 1931 г. патриархом Фотием II было удовлетворено. Несколько приходов русской диаспоры при этом сохранили верность Московскому патриархату.

#### РПЦ и Минтруд заключили соглашение о развитии добровольчества



Русская православная церковь и министерство труда и социальной защиты РФ заключили соглашение о сотрудничестве с целью развития добровольческого и сестринского служения, сообщает в пятницу синодальный отдел Московского патриархата по благотворительности.

Документ подписали патриарх Московский и всея Руси Кирилл и глава Минтруда Максим Топилин.

«Соглашение призвано содействовать развитию добровольчества, участию церковных волонтеров, сестёр милосердия и сотрудников церковных социальных проектов

в поддержке подопечных государственных социальных учреждений, в том числе психоневрологических интернатов. Документ предполагает развитие взаимодействия государства с социально ориентированными НКО, созданными при участии Церкви»,— говорится в сообщении.

По данным синодального отдела, при участии Русской православной церкви в России организовано более 400 проектов помощи инвалидам, включая проекты сопровождаемого проживания. Работают более 300 сестричеств милосердия и более 800 добровольческих объединений и групп милосердия. Сёстры милосердия и добровольцы в различных регионах России посещают интернаты, дома престарелых и другие государственные стационарные учреждения: они помогают подопечным в бытовых нуждах, организуют их досуг, обеспечивают уход за пожилыми

«Подписанное соглашение облегчит их работу в государственных стационарных учреждениях социального обслуживания», — отмечается в пресс-релизе.

Документ предусматривает также создание постоянно действующей комиссии между РПЦ и министерством. «Положительный опыт совместный работы предполагается распространять с помощью рекомендаций и методических материалов», — добавили в синодальном отделе.

Ранее в Церкви неоднократно высказывались в поддержку законопроекта о распределеной опеке, который даст возможность родственникам, благотворительным организациям и другим физическим и юридическим интернатами, исполнять функции опекуна недееспособных или частично дееспособных граждан.

# В РПЦ прокомментировали поведение делегации «новой церкви» Украины на Афоне



В Московском патриархате назвали поведение членов делегации «новой церкви» Украины на Афоне, распевавших там национальный гимн с государственными флагами Украины в руках, подтверждением тезиса о созданной украинской политической церкви».

Ранее на сайте «новой церкви» появилось сообщение о том, что её делегация посетила несколько монастырей Афона, проявивших лояльность по отношению к созданной при участии Константинополя и украинских властей структуре.

«Дипломатическая интуиция членов непризнанной ПЦУ в ходе визита на Афон не подсказала им ничего лучше, чем спеть украинский гимн, держа в руках украинские флаги. Этим они полностью оправдали «гордое» звание «политической церкви Украины», но возмутили членов Священного Кинота Святой горы», — написал глава синодального отдела Патриархии В. Легойда в своём Телеграм-канале.

Он также привёл данные о том, что Священный Кинот — руководящий орган Афона — направил

в ответ письмо министру иностранных дел Греции, в котором «убедительно попросил в будущем предотвратить неуместные порывы своеобразного патриотизма».

«Это действие представляет собой нарушение статьи 184 Конституции Афона «Все моральные, религиозные, церковные, социальные, националистические и любые другие виды пропагандистских действий на Святой Горе категорически запрещены», — процитировал Легойда отрывок из письма.

Кроме того, в СМИ появились свидетельства паломников о том, что украинские раскольники, поднявшись на вершину Афона, выкрикивали там лозунги «Слава Украине! Героям слава!».

Афон начал требовать от паломников с Украины справки о принадлежности к УПЦ.

#### Визит Святейщего Патриарха Кирилла на Коневец



Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Коневский Рождество-Богородичный мужской монастырь Выборгской епархии, расположенный на острове Коневец на Ладожском озере. Предстоятель Русской Православной Церкви совершил чин великого освящения собора Рождества Пресвятой Богородицы Коневской обители и Божественную литургию в новоосвященном соборе. Визит Святейшего Патриарха Кирилла на о. Коневец стал завершающим событием торжеств, посвящённых 625-летию Коневского монастыря.

Рождество-Богородичная обитель была основана на острове Коневец в западной части Ладожского озера преподобным Арсением Коневским в 1393 г. После разорения в 1610 г. и до окончания Северной войны остров на протяжении 100 лет находился под шведским владычеством, а монастырский собор был практически разрушен, однако в том же XVII в. был вновь возрождён из руин.

С 1918 г. остров Коневец входил в состав Финляндии. В 30-х гг. XX века здесь размещались части финской армии, остров был укреплен артиллерией. В ходе Великой Отечественной войны в августе 1944 г. остров Коневец окончательно отошёл к Советскому Союзу.

В 1991 г. Коневский монастырь был возвращён Русской Православной Церкви, а в 2013 г. священноархимандритом Коневской обители впервые в истории сталархиерей — епископ Выборгский и Приозерский Игнатий.

Активное восстановление Коневца совпало с празднованием в 2017 г. 125-летия Выборгской епархии. Торжества возглавил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

Программа торжеств в Коневском монастыре, посвящённых 625-летию основания обители, открылась серией мероприятий 24–25 июня 2018 г. Торжества продолжились 23 июля, в праздник Коневской иконы Божией Матери, и 21 сентября, в праздник Рождества Пресвятой Богородицы. В юбилейный год обители в верхнем храме Рождество-Богородичного

собора были воссозданы росписи и обновлён иконостас.

В течение 2018 и 2019 гг. 625-летию обители были посвящены выставки, конференции, молодежные форумы и чтения. Важным событием стала фотовыставка «Коневец — святыня, которая рядом», прошедшая в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве, а затем и в ряде других городов.

## Встреча в Благотворительном фонде «Познание»



14 июля на богослужении в московском храме иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» на Большой Ордынке, которое возглавил настоятель храма, председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Иларион, присутствовали сирийские дети, проходящие курс лечения в Москве. Семилетний Башар Канаан и тринадцатилетняя Сидра Зарур приехали с родителями в Россию, чтобы пройти протезирование и реабилитацию в рамках благотворительного проекта «Чужих детей не бывает».

Башар год назад играл вместе с братьями в пригороде Дамаска, в это время рядом с детьми разорвалась мина. Он остался единственным выжившим ребенком в семье, но в результате взрыва мальчик потерял обе ноги. Сидра же потеряла ноги в результате взрыва в сирийском городе Алеппо три года назад. Тогда российские военные экстренно доставили девочку в Москву, где ей установили функциональные протезы. Сейчас они стали малы, и Сидра прибыла в Москву для повторного протезирования.

После Божественной литургии дети встретились с митрополитом Волоколамским Иларионом на чаепитии. Владыка пообещал юным сирийцам всестороннюю помощь в реабилитации — даже после того, как они вернутся на родину, российские врачи будут продолжать следить за состоянием здоровья и новой жизнью детей.

В завершение встречи архиерей вручил детям памятные подарки, а также новые костыли, которые помогут им во время реабилитации, и спортивную обувь. В интервью телеканалу «Россия», освещавшему мероприятие, митрополит Иларион подчеркнул, что организаторы благотворительной программы считают детей своими, и готовы заботиться о них вне зависимости от национальности и вероисповедования юных пациентов.

«Мы не делаем различий, все дети — это дети Божии», — отметил архиерей.

Проект «Чужих детей не бывает» был инициирован в 2018 г. Отделом внешних церковных связей Московского Патриархата по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Усилиями благотворительных фондов «Познание» и «Линия жизни» в Москве возвращают к полноценной жизни детей, направленных по просьбе братской Антиохийской Православной Церкви.



### ИДУТ ПО ЖИЗНИ С БОГОМ

В апреле 2012 г. в Боровичах объявились четверо казаков из казахского Семиречья. Четыре тысячи километров проехали они на машине в поисках места для переселения на этническую родину в Россию. Поводом для решения уехать из Казахстана послужило, если говорить в общем, негласное притеснение православных в этом мусульманском государстве. А для казаков православная вера — главное. Да и воспринимали их многие как легальную террористическую группировку — а как же, оружие имеют и учат с ним обращаться молодых. Поэтому и не давали работать с молодёжью. Одним из серьёзных поводов переселения была, в частности, и забота о будущем своих детей. В Казахстане им, даже если и выучатся в вузах, ничего хорошего не светило, разве что в грузчики идти.

Пока ехали через всю Россию, многое и многих повидали, немало было интересных встреч и даже маленьких чудес, которые словно показывали казакам, что их ведёт Сам Господь.

 Здесь, в Боровичах, — рассказывает атаман Боровичской общины Семиреченских казаков Новгородского отдела Северного казачьего округа Союза казаков России хорунжий Пётр Плюсов, — самое первое и главное, что произвело на нас впечатление, это люди, которые попадались нам навстречу. Обычно в больших городах суета, все куда-то спешат с пустыми лицами, и никому ни до чего нет дела. А здесь — милые, приветливые, улыбающиеся лица, открытые люди, которые не просто скажут, куда идти, а покажут, объяснят, ещё поделятся какимито новостями. Это было первое. И потом сам город, где историей пропитано каждое место. Мы пошли в музей — как всегда, если хочешь что-то узнать о новом месте. И убедились, что здесь история всей Руси практически. И, конечно, в первую очередь пошли в храм, в Успенский кафедральный собор, где нас принял о. Иоанн. А на следующий день было Вербное воскресенье, и вёл службу Владыка Ефрем, а потом нас на трапезу пригласили. Всё так само собой получилось...

— Собрали мы сведения обо всех местах, где побывали, вернулись в Казахстан, в свою станицу, собрали всех и рассказали, не делая акцента на том, где лучше или хуже. И все единогласно выбрали Боровичи. В октябре 2012 года сюда прибыли первые четыре семьи. Не все приехали, кто хотели — по разным уважительным причинам.

Жизнь здесь казаки начали, что называется, с чистого листа. Районная администрация помогла с выделением земельных участков, предоставив возможность выбора из двух вариантов. Они выбрали участок на Вельгии за 5-й школой. Всё было в законном порядке, заявления, аренда, потом строительство домов и только потом приватизация, перевод в частную собственность. Казаки хотели назвать этот участок Казачьим Раздольем или ещё как-нибудь, думали, что так и будет. Но нет, администрация назвала участок просто Раздольем. Притом, что имеются Раздолье-1 и Раздолье-2. И теперь письма, адресованные казакам, приходят кому-то в другие Раздолья, а казаки получают чужие письма.

— Мы выбрали этот участок, — говорит Пётр Плюсов, — потому что там чистое поле и лес недалеко. Хотели в будущем хозяйство вести, планировали поставить конюшню и т.д. А пока начали строительство домов, всё делали своими руками, потихонечку. Вчетвером один дом подняли, потом — следующий, и так остальные. Сейчас вот Алексею дом достраиваем.

Надо заметить, что проблем с участком у казаков хватает: дороги никакой, инфраструктуры никакой, Ладно хоть свет подвели, поначалу и его не было, пришлось купить генератор. Администрация, ссылаясь на нехватку средств, обещала всё обустроить в следующем году, потом в следующем и т.д. Теперь, правда, перестала «завтраками кормить», отложила обустройство на 2029–2030

Помогает казакам преодолевать трудности их сплочённость и то, что они во всём полагаются на Бога.

— Идём по жизни с Богом, всё идёт нормально,— замечает подхорунжий Алексей Карпович.— А если где без Него, от себя начинаем, то дела и не ладятся.

— Наша задача, — говорит атаман, — защита Отечества. Мы защищаем, прежде всего, Русь православную, стоим за Веру, Царя (Небесного) и Отечество. Казак и вера православная — это единое. Наша цель привлекать молодых, научить их побеждать самих себя, научить покаянию, смирению. Помочь отойти от зомбирующих СМИ, от телевидения и интернета, в которых многие вещи преподносятся как красиво оформленное блюдо, в середине которого отрава. А полезные фильмы, документальные им не интересны.

Немало ребятишек и взрослых парней примкнули к казачьей общине. В ней вместе с семьями 45 человек, в том числе 14 казаков. В казаки верстают (посвящают) с 15 лет. При этом принимается присяга, даётся клятва перед братами-казаками и перед Богом. До этого человек ходит с казаками на полевые выходы, на различные мероприятия, присматривается к казакам, те присматриваются к нему. На полевых выходах казаки занимаются с ребятишками общей физической подготовкой, гимнастикой фехтованием, выезжая на день-два на природу, где ребята проходят курс выживания. В социуме казаков нет насилия и притеснения по признаку кто как одет и тому подобное. Подхорунжий Алексей, как тренер, на тренировках, которые проходят трижды в неделю, ко всем относится одинаково, все для него равны, и нет деления на группы по возрастам — от 6 до 40 лет все занимаются вместе. Затюканные, закомплексованные дети при этом выправляются, избавляются от своих комплексов. А сорви-головы становятся более дисциплинированными. Тренировки — не просто спортивная

секция, все занятия ведутся с казачьим уклоном. Даже приветствия здесь чисто казачьи: «Здорово дневали!» и ответ «Слава Богу!»

Конечно, некоторые ребята, кто думал без тренировок и занятий сразу стать воинами, отсеиваются. Остаются крепкие духом.

Ещё одну цель видят казаки в возрождении наших славянских традиций. Любой народ без истории — серая масса, которую легко оболванить и поработить. Надо знать и чтить свою культуру, свои исторические корни, считают казаки. Свою историю надо помнить и хранить, передавать из поколения в поколение

Лет пять назад в Боровичах назревал вооружённый конфликт между чеченцами и русскими — всё это на бытовой почве. Собрались представители чеченской диаспоры и областной атаман, поговорили между собой, вызвали двоих, с которых конфликт начался и выяснили, что для противостояния не было существенного повода. Конфликт разрешился мирно.

— Надо жить со всеми по-братски,— говорит Алексей.— Отец Константин недавно в проповеди сказал, что главная честь воина — не убить, а обойтись без драки и без смерти. И, как сказал один мудрец, высшая техника воина — когда ты победил без единого удара.

По пятницам вечером собираются казаки в своём штабе на круг, анализируют происшедшие события, обсуждают новости, говорят о своих проблемах, а каждое воскресенье приходят на службу в храм.

На снимке слева направо: Николай Павлов — педагог-психолог шк. № 11; Семён Трунов — закончил с золотой медалью шк. № 4, поступает в Тимирязевскую академию; Алексей Карпович — подхорунжий, автослесарь; Павел Макаров — закончил агроколледж, работает в БКО; Пётр Плюсов — атаман, хорунжий, работает в БКО; Вадим Сорокин — учащийся БИТа; Владимир Дьяченко — сантехник.

Наступило многообещающее лето. Вовсю зеленел июнь. Поспевала соблазнительная клубника на грядках. Но ни что не радовало меня. Что-то непонятно тревожное окутывало и, словно плитой, давило к земле. Ощущение надвигающейся напасти было почти физическим и беда разразилась...

Младшая четырёхлетняя дочь сломала руку, в локте, со смещением. По реакции врачей я поняла, что дело очень плохо. Кроме того, я сразу ощутила, что это наказание. Наказание за злой эмоциональный порыв моей престарелой матери (бабушки моих дочерей) в адрес других незнакомых девочек — сестричек, которые воровали клубнику на соседней даче. От её страшных слов: «Бог вас накажет за воровство!»- мне сразу стало нехорошо. Сердце сжалось, а в голове промелькнула мысль: « Так нельзя говорить детям»

На следующий день наша младшая сломала руку. В Новгородской больнице, куда нас направили только на третий день местные врачи, диагноз был ещё более тревожным. Наша девочка могла стать инвалидом с маленькой ручкой четырехлетнего ребенка на всю жизнь. Врачи объяснили мне план действий их борьбы за здоровье дочери со всеми вытекающими последствиями, давая крохотную надежду на благополучный исход. Сегодня — репозиция под общим наркозом. Попытаемся вправить, поставить на место косточки локтевого сустава. Но рука отечная, третий день с момента травмы, поэтому шансов никаких. Затем через

неделю операция. Через три недели повторная операция по изъятию металлического стержня из сустава. По прогнозам медиков это лето мы с дочерью должны будем провести в больнице, в отделении, где лечатся дети со всей области с самыми сложными диагнозами после перенесённых травм и с врождёнными патологиями.

В палате шесть кроватей. Одна пустая для нас. Возле каждой сидит женщина — мама или бабушка. На ночь взрослые уходят ночевать к знакомым или в гостиницу. От данной перспективы провести так два месяца и от тревоги за мою малютку мне становится тревожней и страшнее.

Мамочки с открытым участием смотрят на нас, сопереживая и жалея. Дети тянутся к малышке с игрушками, но дочь, одуревшая от боли, и под влиянием укола, сделанного медсестричкой перед репозицией, начинает швырять предметы на пол и истерично плачет.

Наконец, решительным шагом в палату входит врач, нежно, но настойчиво отрывает от меня ребенка и уносит в операционную. Я бегу следом и плачу, плачу. Как в тумане слышу родные вопли, которые становятся все тише, тише и затихают. Понимаю, начал действовать наркоз. И в этот момент за плечо меня трогает седовласая женщина пожилого возраста и с сильным грузинским акцентом говорит мне:

— Дочка! Давай молиться вместе! Ты по-своему, а я по-своему о твоей малютке. Здесь удивительные врачи! Они спасли моего



## «ГДЕ ДВОЕ ИЛИ ТРОЕ СОБРАНЫ ВО ИМЯ МОЕ»

семилетнего внука, когда он погибал от ожога (обронил на себя чайник с кипятком).

Мы встали по обе стороны двери, за которой скрылись врач с дочерью. И я, слушая грузинскую речь и по монотонным звукам понимая, что женщина молится, со всем материнским участием, от переполненного горем сердца, начинаю свою молитву

— Господи! Спасибо Тебе за это испытание! Я понимаю, за что нам оно! Это наказание за гневные слова моей матери в адрес других девочек. Но Господи, прости нас с малюткой, сжалься над ней и надо мной. Благослови перенести это испытание. Сотвори чудо! Умоляю, сотвори! Пусть Твоя сила действует сейчас через руки врача — хирурга

и он совершит невозможное. Ведь доктора сказали, что операция — это почти приговор, что девочка останется инвалидом, так как нельзя в этом возрасте хирургически вмешиваться в сустав.

Я продолжаю умолять Господа сжалиться над нами, вспоминая, что с двух лет малышка мечтает ходить в музыкальную школу и играть на пианино.

Дверь открывается. Мы с пожилой женщиной расступаемся. На пороге показывается врач со спящим ребенком на руках. Он быстро направляется в палату, я семеню за ним, пытаясь вникнуть в смысл того, что он мне говорит:

— Девочка проспит до девяти

Врач уходит домой, так как он с ночного дежурства, а днем у него были плановые операции. В десять я должна сводить малышку на рентген и уйти из больницы на ночь (оставаться родителям запрещено). Утром он изучит снимки и назначит дату операции. Вдруг он резко останавливается, смотрит мне в глаза и виновато, как-бы оправдываясь, говорит:

— Поверьте! Я ничего не смог сделать! Я так старался, но третьи сутки... Рука вся отекла... Мне ничего не прощупать было в её суставчике. Я действовал вслепую! Простите! Не всё во власти врачей!

Он положил девочку в кроватку и ушёл. Обессиленная я сидела, опираясь на бортик, и смотрела на спящую малышку. Уже перед сном, сводив её на рентген, под плач девочки от того, что ухожу, я покинула здание больницы.

Ночевала я у прекрасной женщины Марии, моей родственницы. Проплакав полночи и собираясь утром на «автопилоте» к дочери, я ничего не чувствовала. Во мне была пустота от пережитого дня. Родственница суетилась, собирая гостинцы, понимая, что ухожу на целый день и приду только ночевать.

Переступив порог палаты, я почувствовала на себе недоуменные взгляды мамочек, которые успокаивали меня вчера и настраивали на смиренное проживание в данном коллективе много-много дней.

 Почему вы на меня все так смотрите? — не выдержала я.

— А вас выписывают! — пояснила мне одна из женщин. — Прибегал наш доктор, сияющий, искал Вас!

Я бросилась искать врача, а он стремительно сам приближался ко

— Произошло чудо! Я сделал невозможное! Снимки вместе со мной смотрел зав отделением. Операция не нужна! Мамочка, вы даже не представляете, какую опасность мы миновали!

Дочку я собирала под общее молчание палаты. Даже дети притихли. Одна мама не выдержала:

- Скажите, что произошло? Ещё вчера все были уверены, что вы будете здесь месяца два, а сегодня вас выписывают. Такой поворот событий!
- Я молилась! Молилась от всего сердца и благодарила Бога за данное испытание! А ещё: мне помогала женщина грузинка. Ведь в Евангелии сказано: «Где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них».

Любовь Афанасьева.